
kungl. vitterhets historie  
och antikvitets akademien 

konferenser 114

DEN AKADEMISKE TEGNÉR





kvhaa konferenser 114





Den akademiske Tegnér

Olle Ferm, Bo Lindberg &  

Gunhild Vidén (red.)

Konferenser 114

kungl. vitterhets historie och  
antikvitets akademien



Den akademiske Tegnér. Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien (KVHAA),  

Konferenser 114. Stockholm 2025. 288 s.

abstract

This volume results from a conference held in Stockholm in April 2023 on the Latin writings of 

Esaias Tegnér (1782–1846), often regarded as Sweden’s foremost poet of the 19th century. During 

his years at the University of Lund he produced academic texts of several kinds: contributions to 

science and orations for ceremonial occasions, but more usually texts produced to establish his 

eligibility for promotion to various academic positions. Tegnér was a brilliant Latinist, a keen 

philosopher and an able theologian. Four papers (out of thirteen in total) deal with topics not 

based on Latin texts: the influence of Rome and Roman literature on Tegnér’s poetry, the  

humour within his poetry, his political sympathies and his ecclesiastical rhetoric in Swedish.

keywords

Esaias Tegnér, latin, Neohumanism, academic dissertations, Enlightenment

© 2025 Författarna och KVHAA

Utgivare: Kungl. Vitterhets Historie och Antikvitets Akademien

 Box 5622, SE-114 86 Stockholm, Sverige

 vitterhetsakademien.se

Distribution: eddy.se ab, Box 1310, SE-621 24 Visby, Sverige

 vitterhetsakademien.bokorder.se

Omslagsbild:  Akvarell från 1813 föreställande biskopen och skalden Esaias Tegnér.  

Nordiska museets föremål inv.nr 86769. Foto: Nordiska museets fotoateljé 

Grafisk form: eddy.se ab

Tryck: Åtta45, Järfälla 2025

ISBN 978-91-88763-59-4

ISBN (pdf) 978-91-88763-60-0

ISSN 0348-1433

Publicerad med öppen tillgång, https://doi.org/10.62077/8LHP1N



Innehåll

Inledning 7

Akademisk karriär 11

Bo Lindberg
Tegnér, latinet och nyhumanismen 15

Hans Helander
Tegnérs latin 33

Olle Ferm
Tegnér om skrattet och dess orsaker 49

Bo Lindberg
Tegnérs magisterfrågor 73

Erik Zillén
Tegnér och den aisopiska fabeln 83

Henrik Lagerlund
Esaias Tegnérs filosofiska tänkande. De latinska skrifterna 103

Sten Hidal
”Diverse påhitt och spetsfundigheter”. Tegnérs syn på gnosticismen  

i sitt sammanhang 121

Johanna Akujärvi
Universitetens översättningskvarn. 1800-talets dissertationsöversättningar  

och Tegnérs bidrag till en akademisk genre 129

Monika Asztalos
Tegnér om diktens och diktarens autonomi. De Platone, artem poëticam  

improbante 1820 163



Martina Björk
”Sjelf är jag visst ingen Latinare”. Tegnér och romersk litteratur 173

Christina Svensson
Tegnér och skrattet. Några exempel från hans diktning 193

Olle Ferm
Tegnér, en man av upplysningen 209

Barbro Wallgren Hemlin
Att för livstiden vara dömd att hålla tal för bönder. Esaias Tegnér  

som kyrklig talare 235

Bibliografi 263

Medverkande 285



Inledning

Esaias Tegnér tillhör som diktare, brevskrivare och tidsspegel det svenska litterära 

arvet. Detta arv odlas i och för sig inte mycket numera, men citat från Tegnér finns 

kvar som fragment i en förnekad kanon. Det finns alltjämt ett kvalificerat intresse för 

vad som låg bakom hans spirituella utgjutelser. Tegnérsamfundet ger ut en skriftserie 

där bemärkta svenska intellektuella ombetts kommentera honom. Litteraturvetarna 

tar upp honom då och då. Närmare betraktad framstår han alltjämt som snillrik och 

lysande i sitt språk, psykologiskt intressant i sin mjältsjuka och sina kvinnokontakter 

och svårbestämd i sin åskådning. Han misstrodde den teologi han som biskop skulle 

förkunna och gled mellan frihetliga och konservativa positioner. ”Allt vad han sade 

blänkte”, konstaterade Geijer när de träffades i ungdomen. Det var inte bara beröm 

utan en iakttagelse av ett undanglidande drag i karaktären. Kanske var det snarare så 

att hans briljanta retorik överglänste hans övertygelser.

Denna bok handlar om en mindre bemärkt sida av Tegnér: den akademiska. Han 

verkade från 1797 till 1826 vid Lunds universitet. Där författade och framförde han 

texter på latin, och det är dessa i eminent grad akademiska alster som flertalet av bidra-

gen till den här volymen handlar om. De tillhör inte det man hyllat honom för, utan 

har karakteriserats som ”obetydliga småsaker som inte satt några spår vare sig i interna-

tionell eller nationell diskussion”.1 Omdömet uttrycker en fördom om den akademiska 

litteraturen på latin som på senare tid har modifierats av en omfattande utgivning 

av och kommentarer till tidigmoderna akademiska latintexter i svensk översätt-

ning. Linnés latinska dissertationer har sedan länge beaktats, nyligen även texter av 

natur vetarna Petrus Artedi och Carl Adolph Agardh, estetikprofessorn Carl Fredrik 

1 Fehrman 1984, s. 105.



kvhaa konferenser 1148

Neikter, filosofen Benjamin Höijer och skalden Thomas Thorild. Det ligger nära till 

hands att uppmärksamma Tegnér på samma sätt. Han intar en rangplats i svensk lit-

teratur. Det gör det intressant att se på det han åstadkom inom en genre som formellt 

ligger utanför skönlitteraturen men innehållsligt kan påverka den.

De latinska texterna är knutna till olika akademiska roller: Tegnér examineras och 

disputerar, konkurrerar om tjänster, breddar sin kompetens, utövar sitt professors-

ämbete och etablerar ämnet grekiska som ett självständigt akademiskt ämne. Han 

framträder också vid akademiska högtider och begivenheter. Innehållsligt visar tex-

terna hur han förhåller sig till filosofiska, estetiska, filologiska och även teologiska te-

man i samtiden. Tegnér är självständig i sina ämnesval och åsikter men samtidigt alltid 

redo att distansera sig både från egen och andras lärdom. Han är akademiker men utan 

att ansluta sig till någon bestämd skola eller ett bestämt vetenskapligt skrivsätt. Vid 

flera tillfällen markerar han misstro mot det professionella vetandet och appellerar 

i stället till det sunda förnuftet. Det gick för sig; den akademiska avhandlingen var på 

den tiden inte en alltigenom vetenskaplig genre enligt nutida mått, vare sig till form 

eller innehåll. Latinet var däremot påbjudet i genren, och där var Tegnér framstående.

Tegnérs latinska skrifter har uppmärksammats tidigare, innan latinet försvann ur 

svensk akademisk kultur. Flertalet av dem samlades i en anspråkslös utgåva 1875, Opus-

cula latina, men utan kommentarer och utan att översättas till svenska. Några finns 

med i en volym med Tegnérskrifter som Albert Nilsson och Bert Möller gav ut 1913. 

På 1980- och 1990-talen har enstaka dissertationer publicerats av Tegnérsamfundet i 

svensk översättning av Arvid G:son Elg.

Men det behövs ett samlat grepp på dessa texter. Upprinnelsen till den här boken är 

en serie seminarier i Stockholm och Uppsala som ägnats Tegnérs latinska produktion. 

Våren 2023 hölls ett symposium i Vitterhetsakademien över ämnet under medverkan 

av forskare som deltagit i seminarierna samt några som rekryterats därutöver. Några av 

bidragen i denna volym har använt översättningar som framlagts under seminarierna.

Innehållet är följande: Bo Lindberg beskriver dissertationsväsendet vid universite-

ten och hur Tegnérs latinska texter är knutna till hans karriär i Lund. Han uppmärk-

sammar också Tegnérs argument i värderingen av latinet och grekiskan som bildnings-

medel i anslutning till den så kallade nyhumanismens pedagogiska idéer, där grekiskan 

i allmänhet ansågs ha ett företräde framför latinet.

Hans Helander analyserar Tegnérs latin. Skickligheten i dess hantering kan vi nu-

mera inte uppskatta på samma sätt som vi förnimmer hans glimrande svenska, men 

Helander identifierar olika stilistiska element och markörer som visar Tegnérs be-

härskning av romarspråket i dess klassiska form, samtidigt som han givetvis använde 

nylatins ka vetenskapliga termer. Helander ger också en översikt av latinets användning 

bland svenska forskare århundradet före Tegnér.



i n ledn i ng 9

De följande uppsatserna följer i stort sett Tegnérs karriär. Olle Ferm analyserar hans 

dissertation för magistergraden 1802, ”om orsakerna till skratt”, en text som visar vad 

Tegnér hade läst av internationell litteratur i ämnet men främst röjer hans självstän-

dighet och ett etos som kan betecknas som upplyst. Dissertationen om detta muntra 

ämne avslutas dramatiskt när Tegnér får reda på att hans bror Lars Gustaf avlidit, vilket 

får honom att negera det valda ämnet och trösta sig med att dissertationer och deras 

författare snart brukar glömmas bort.

Två gånger, 1802 och 1808, fick Tegnér uppdraget att i en arrangerad debatt besvara 

den så kallade magisterfrågan som åtföljde promotionen. Magisterfrågorna gav tillfälle 

att på latin röra vid aktuella frågor i samtiden, inklusive politiska. Bo Lindberg beskri-

ver Tegnérs bidrag till denna genre.

Mycket snart efter disputationen sökte Tegnér kvalificera sig för docenttiteln i es-

tetik med en dissertation om den grekiske fabeldiktaren Aisopos och olika aspekter 

av fabelgenren. Den analyseras här av Erik Zillén. Tegnér tar ganska godtyckliga men 

självständiga grepp på ämnet avsedda att inrikta texten mot estetiken, som var hans 

primära disciplinära hemvist tills han fick sin professur i grekiska.

Tegnérs filosofiska intresse undersöks av Henrik Lagerlund på grundval av två dis-

sertationer, båda skrivna som lärdomsprov inför sökandet av tjänster. I den ena från 

1802 kritiserar Tegnér frejdigt Kants lära om tinget i sig; i den andra från 1808, som 

är den mest omfattande i hans dissertationsskrivande, handlar det om det moraliska 

dilemma som uppstår när olika plikter kolliderar med varandra. Även här spelar Kants 

filosofi en framträdande roll.

Sten Hidal behandlar ytterligare en text som Tegnér skrev för att kvalificera sig för 

en tjänst, nämligen den teologiska utredningen 1811 av huruvida det fanns inslag av 

den gnostiska läran i den tidiga kristendomen. Avhandlingen krävdes för att Tegnér 

skulle kunna prästvigas och därmed höja sin lön genom att få ett så kallat prebende-

pastorat. Den visar att han satt sig in i en disciplin som dittills legat utanför hans kom-

petensområde men så småningom blev mer aktuell för honom när han blev biskop.

1812 blev Tegnér professor i grekiska. Johanna Akujärvi skriver om de dissertatio-

ner i det ämnet som ventilerades under hans överinseende. De angavs vara författade 

av respondenterna, men Tegnér bidrog uppenbarligen kraftigt till dem. De bestod av 

översättningar av grekisk dikt till svenska och anslöt till en säregen typ av akademiska 

lärdomsprov som dominerade i den klassiska filologin i Sverige under första hälften 

av 1800-talet.

1820 var Tegnér promotor och framförde, på svenska, den berömda epilogen till 

magisterpromotionen. Dagen före promotionen höll han en föreläsning på latin om 

Platons kritik av poesin, som filosofen ansåg skadlig av moraliska skäl; poeter borde 

förvisas. Monika Asztalos analyserar denna text och finner att Tegnér avfärdar Platons 



kvhaa konferenser 11410

kritik och att hans ideal för dikten inte hittas i Platons pekpinnar utan i romersk poe-

tisk lek och autonomi.

De fyra sista bidragen vidareför spår från de latinska texterna till Tegnérs produk-

tion på svenska. Trots hans djupa förtrogenhet med latinet är det påfallande att Rom 

och de romerska motiven i Tegnérs diktning inte är så många och omfattande som man 

kunde vänta sig. Martina Björk undersöker detta förhållande i sin artikel och finner 

att hans svenska texter på både vers och prosa är fulla av romerska citat och allusioner, 

medan romerska teman och ideal är tillbakahållna.

Christina Svensson återkommer i sin artikel om humorn i Tegnérs diktning på sätt 

och vis till ämnet för Tegnérs magisteravhandling om skrattet. Här angrips ämnet från 

andra utgångspunkter och i relation till tidens teorier om humor och satir.

Olle Ferm anknyter till det upplysta etos han funnit i skrattavhandlingen och för 

över det på politiken, ett ämne som bara skymtar i de latinska texterna men var levan-

de i den lundensiska miljön. I tre offentliga tal visar Tegnér inte bara sin sympati för 

Napoleon utan också ett artikulerat engagemang för franska revolutionens konstitu-

tionella principer.

Slutligen skriver Barbro Wallgren Hemlin om Tegnérs kyrkliga tal, en genre som är 

analog med de latinska texterna i det att den hör till en bestämd profession. Dessa tal, 

som är många fler än dissertationerna, höll han med en vältalighet som var anpassad 

efter andra krav och förväntningar än de akademiska.

Olle Ferm Bo Lindberg Gunhild Vidén



Akademisk karriär

1799 4/10  Inskriven vid Lunds universitet. Till åminnelse av denna 

bemärkelse dag firas sedan 1860-talet Tegnérfesten i Lund. 

Den avskaffas i samband med andra festligheter 1968.

 11/11 Inskriven vid Värmlands nation.

 28/11 Examen theologicum.

1801 30/5  Disputation ”pro exercitio” med avhandlingen Vita Anacreontis. 

Preses Matthias Norberg (”[…] för att låta det märka det jag för-

stode latin och grekiska”).

 10/11  E.o. amanuens (oavlönad) vid Universitetsbiblioteket under 

Anders Lidbeck.

 15/12 Examen philologicum för kandidatexamen.

1802 15/5 Examen philosophicum för kandidatexamen.

 5/6 Utsedd till primus.

 12/6  Disputation pro gradu med dissertationen De caussis ridendi. 

Preses Anders Lidbeck.

 21/6  Lectio praecursoria de conjunctione rerum et verborum (inför  

fakulteten).

 23/6  Promotion i domen. Efter lagerkröningen har Tegnér att besvara 

magisterfrågan: Quaeritur: An sperandum est fore ut disciplinae et 

litterae saeculo XVIIII tanta capiant incrementa quanta saeculo 

XVIII ceperunt?

 8/12  Disputation med dissertationen De fabula aesopica i syfte att bli 

docent i estetik efter brodern Elof.



kvhaa konferenser 11412

 20/12  Disputation med avhandlingen Commentatio quaestionis an con-

gruenter praeceptis suis ponere RES PER SE animum afficientes cel. 

Kantius possit i syfte att bli adjunkt i filosofi. Ämnet var förelagt av 

fakulteten. Förslagsrum 3. Vice notarie i fakulteten under höst-

terminen.

1803 7/1 Utnämnd av universitetskanslern till docent i estetik.

 2/11 Utnämnd till vikarierande notarie vid den filosofiska fakulteten.

1804 20/6 Preses vid disputation i estetik med Dissertatio de Diis Iliadis.

 26/9 Vice bibliotekarie.

1805 26/2 Utnämnd till adjunkt i estetik.

 26/9 Utnämnd till vice bibliotekarie.

1808    Tillförordnad professor i estetik. Vid magisterpromotionen den 

23 juni blir han som akademiadjunkt anmodad att ställa magister-

frågan: Quaeritur an jure statuitur, quae ex pulchritudine nomen 

habeant artes ad hominem omni ex parte perficiendum non minus 

prodesse quam quas vocant disciplinas severiores?

 30/4  Disputation för professur i filosofi med ämnet De officiis, quae col-

lidi dicuntur. Förslagsrum 2.

1809 17/6  Disputation över dissertationen Aphorismi utgivna av Tegnér, 

försvarade av Anders Lignell.

1810 6/12  Utnämnd till professor regius med bibehållande av adjunkturen i 

estetik och sin plats som vice bibliotekarie.

 21/12  Disputation över dissertationen Aphorismi utgivna av Tegnér, 

försvarade av Jonas Sandell.

1811 14/12 Disputation i teologi över ämnet De gnosi.

1812 26/2  Utnämnd till linguæ græcæ professor, en nyinrättad professur. 

Installeras den 14 oktober. Tilldelas Stävie och Lackalänga pastorat.

 20/12 Prästvigs.

1814 18/6  Presiderar vid disputation över dissertationen De oraculo 

Dodoneo, respondens et auctor Jacob Ekholm.

1817 13/6  Presiderar vid disputation över dissertationen Monumenta graeco-

rum ex anthologia, graece et suethice, respondens et auctor Henric 

Reuterdahl. 

 juni  Presiderar vid disputation över dissertationen Sapphus vita et  

carmina, respondens et auctor Carl G. Retzius.

1819 6/10 Lämnar sysslan som fakultetens notarie.



a k a demisk k a r r i ä r 13

1820 13/6  Presiderar vid disputation över dissertationen Hymnus Homericus 

in Pana graece et svethice, respondens et auctor Lars G. Palmquist. 

 22/6 Promotionsföreläsning De Platone artem poeticam improbante.

1823 maj  Presiderar vid disputation över dissertationen In imagines graecas. 

Ex anthologia del I, respondens pro laurea Esaias M. Tegnér.

 maj  Presiderar vid disputation över dissertationen In imagines graecas. 

Ex anthologia del II, respondens pro laurea Magnus Ullman.

1824 25/2 Utnämnd till biskop i Växjö stift.

 9/4 Avskedsföreläsning.

1826 10/5 Avresa till Växjö.





Bo Lindberg

Tegnér, latinet och nyhumanismen

Av Esaias Tegnér finns 20 texter på latin bevarade. Siffran kan diskuteras, eftersom 

studenter har medverkat i några av dem. 17 av dem gavs ut under Tegnérs livstid, 

3 i handskrift har tryckts senare. Denna produktion av latinska texter är inte särskilt 

mycket för en professor på hans tid. De flesta kolleger skrev fler, somliga väldigt många 

fler. En text är 49 sidor lång, de flesta under 20. Alla är knutna till Tegnérs akademiska 

verksamhet, först som student och sedan som akademisk lärare. 1875 gavs 10 av dem 

ut i en blygsam volym utan svensk översättning.1 Eftersom de är skrivna på latin och 

har ett lärt innehåll och dessutom i några fall handlar om ämnen Tegnér inte valt själv, 

har de väckt ringa intresse hos eftervärlden.2 Men de vittnar om att han kunde säga 

intressanta saker på latin, också om aktuella frågor i samtiden, och dessutom göra det 

med en esprit som syns även på latin.

Innehållet i Tegnérs latinska skrifter ska inte beskrivas här; det sker i separata bi-

drag till denna volym. Däremot ska tre yttre aspekter av dem anges: För det första 

latinets ställning på Tegnérs tid i den akademiska kulturen, och i synnerhet den i 

Lund. För det andra betingelserna för Tegnérs latinska skrivande, särskilt vad gäller 

de akademiska dissertationerna. För det tredje Tegnérs uppfattning om betydelsen 

av och det rätta sättet att studera de klassiska språken latin och grekiska i anslutning 

1 Tegnér 1875, Opuscula latina.

2 Det viktiga undantaget är Albert Nilssons och Bert Möllers utgåva Esaias Tegnér. Filosofiska 

och estetiska skrifter (Tegnér 1913), som innehåller både Tegnértexter och analyser.



kvhaa konferenser 11416

till den pedagogiska och filosofiska idéströmning som går under benämningen ny-

humanism.

Latinet

Latin var på Tegnérs tid fortfarande universitetens officiella språk, i Sverige och Eu-

ropa. Statuterna för universiteten var skrivna på latin, föreläsningskatalogerna skrevs 

på latin, akademiska promotioner genomfördes på latin och de orationer som före-

kom vid dessa och andra solenna tillfällen hölls ofta på latin. Framför allt skrevs de 

akademiska avhandlingarna – eller dissertationerna som de mestadels kallades – på 

latin och ventilerades i viss utsträckning också på det språket. Dissertationerna var 

den största och viktigaste genren i universitetsvärlden, där den akademiska kulturen 

visades upp för sina medlemmar och även för omvärlden.

Latinet var under hela 1700-talet internationellt gångbart i den lärda världen. 

Svenska lärde kunde sällan nå utomlands med skrifter på svenska, medan däremot 

latinet erbjöd ett neutralt och respekterat medium där akademiker från olika länder 

kunde mötas på jämlik fot. Linné använde genomgående latin i sin vetenskap och lät 

ge ut alla dissertationer som ventilerats under hans överinseende i nytryck utomlands. 

Naturalhistorien i hans efterföljd var långt in i 1800-talet en latindominerad veten-

skap. Även skrifter om kemi, astronomi, filologi och filosofi av svenska akademiker 

blev i latinsk språkdräkt internationellt tillgängliga, ibland genom nyutgåvor i andra 

länder.3 Korrespondens med kolleger utomlands kunde utåtriktade svenska lärde lika-

så sköta på latin, och de kunde att döma av enstaka kommentarer också tala med dem 

för den händelse de träffades.

Härtill kom latinets prestigevärde som den lärda världens signum, både nationellt 

och internationellt. Förmågan att använda latin gav anseende, i någon mån hos den 

icke-latinkunniga allmänheten men främst bland akademiska kolleger, inom och utom 

riket. Inför kritiska blickar i utlandet var det viktigt att de svenska universiteten inte 

drog på sig kritik för dåligt latin i sina skriftliga manifestationer – den risken påtalas 

ofta, oklart med vad rätt. Latinet hade också en representativ roll på nationell, statlig 

nivå. Dess grammatik gör det möjligt att på litet utrymme formulera korta, kärnfulla 

och ibland gåtfulla inskriptioner på officiella monument och dokument. Detta var inte 

oviktigt. I Frankrike fanns Académie des Inscriptions et Belles Lettres med särskild 

uppgift att formulera sentenser på de monument den bourbonska monarkin manifes-

terade sig i. Den svenska Vitterhetsakademien, grundad 1753, hade ett motsvarande 

uppdrag att vid behov formulera inskrifter.

3 Mer om detta i Helanders bidrag i denna volym.



bo li n dberg 17

Under 1700-talet hade dock latinets herravälde börjat urholkas. Undervisningen 

vid universiteten gavs sedan 1740-talet på svenska, i vissa ämnen ännu tidigare. Munt-

liga tentamina sköttes likaså på svenska. I det nya universitetsämnet ekonomi blev det 

från 1741 tillåtet att använda svenska i de akademiska dissertationerna, och då natur-

ligtvis också under disputationerna. Bruket spred sig i någon mån också till andra äm-

nen som juridik och topografi (ortsbeskrivningar). I Lund var på 1760-talet 17 procent 

av dissertationerna på svenska, i Åbo det följande årtiondet över en fjärdedel. I Uppsala 

var man mer återhållsam med att bevilja sådana friheter.4

Argumentet för att tillåta svenska var i första hand den ekonomiska och administra-

tiva nyttan. Resultaten av akademikernas skrifter om mineraler, nyttiga växter, teknis-

ka hjälpmedel, handel och marknad skulle spridas inom landet, tänkte man sig. Men 

också patriotism spelade en roll: svenskan borde duga som vetenskapsspråk, vetandet 

skulle inte döljas bakom den latinska språkskärmen. Försök gjordes att finna på veten-

skapliga termer på svenska i stället för latin, fast med ringa framgång.

Latinkulturen gröptes också ur så att säga inifrån. Referenslitteraturen i vetenska-

perna blev under 1700-talet i växande utsträckning skriven på moderna språk, inklu-

sive svenska, och citat därifrån översattes inte till latin när de togs in i dissertationerna. 

Många dissertationer fick inom en latinsk ram ett svenskt innehåll när utdrag ur lagar 

och historiska och litterära urkunder publicerades eller återgavs i långa citat. Socialt 

signifikant var att akademikerna övergav seden att sätta en latinsk eller grekisk ändelse 

på sitt namn – Stigzelius, Lundius, Norcopensis, Nicander, Colliander och så vidare. 

Det latinska disputationsväsendet utsattes också återkommande för kritik: en pamflett 

i Uppsala 1773 dömde ut dissertationerna som innehållsligt mestadels värdelösa och 

disputationerna som löjliga och meningslösa tillställningar.

Latinkulturen urholkades alltså, men bara långsamt och med retrograda moment. 

Omkring sekelskiftet 1800 kan man rentav tala om en återhämtning. Dissertationerna 

på svenska minskade i antal mot slutet av seklet och upphörde nästan helt när 1700-tal 

övergick i 1800-tal. Förhoppningarna om nyttig vetenskap vid universiteten bleknade, 

ekonomiämnet fick ingen fart, samtidigt som tidsandan förändrades. En vändning 

mot vitterhet, ett dåtida ord för humaniora, blev tydlig i universitetsvärlden, i överens-

stämmelse med den gustavianska epokens kulturella orientering.

Enskilda personer gav latinbruket ny energi. Flera framstående användare av romar-

språket fanns i Lund – latinprofessorn Johan Lundblad, professorn i orientaliska språk 

Matthias Norberg, astronomen C. A. Tiliander, Tegnérs bror Elof, som var docent i 

4 Om latinets ställning vid svenska universitet, se Lindberg 2022, s. 75–150 och 209–222. Om 

fördelningen av latin och svenska i dissertationerna, Örneholm & Östlund 2013.



kvhaa konferenser 11418

estetik, med flera.5 Vurmen för latinet hade inte primärt med vederbörandes ämnes-

tillhörighet att göra utan var ett intresse för latinet för dess egenvärde som bildnings-

medel och akademisk prestation. Carl Georg Brunius, som efterträdde Tegnér som 

professor i grekiska, var till sin intresseinriktning snarast konstvetare men författa-

de lika fullt ett stort versifierat epos på latin om de nordiska gudarna, De diis arctois 

(1822). De romerska stilmönstren efterbildades – Lundblad ansågs som fulländad ci-

ceronian, medan Johan Norbergs prosa var taciteisk.

Det klassiska latinet hölls i ära, men det fanns också ansatser till förnyelse. Johan 

Lundblad hade studerat i Tyskland och tagit intryck av den nya känslosamheten i 

Goethes Den unge Werthers lidanden. Det väckte en önskan att ge uttryck åt denna 

moderna sentimentalitet också på latin, eller åtminstone när man översatte från latin. 

En liknande ambition hade Uppsalaakademikern Christopher Dahl som sökte ge ut-

tryck på latin för ”känslor som antiken icke kände”.6

Dessa ansatser att uttrycka samtida känslolägen på romarspråket är intressanta som 

symtom men vann ingen anklang utan uppfattades snarast som patetiska. Mer effek-

tivt motiverades latinstudiet i pedagogiska termer med den formella bildning som det 

antogs ge skolpojkar och studenter. Grammatiken övade förstånd, analysförmåga och 

mental uthållighet, texterna gav belärande och varnande moraliska exempel och språ-

ket var förebildligt från stilistiska och estetiska synpunkter. Dessa motiveringar för 

latinstudiet hade i svagare formuleringar funnits med länge men blev omkring sekel-

skiftet 1800 till pedagogisk doktrin med tydligt sikte på ungdomen. 1796 deklarerade 

kanslern för Lunds universitet Carl-Axel Trolle-Wachtmeister att ”det bemödande stu-

derande ynglingar använda på det latinska språkets vederbörliga lärande är det säkraste 

medel att väcka fattningsgåvan, städa begreppet och underhålla arbetsdriften”.7 Här 

sägs ingenting om latinets användning som vetenskapsspråk, bara om dess pedago-

giska nytta. Det signalerar en viktig förändring.

Tegnérs latinska texter

Sådan var den latinska scenen i Lund när Esaias Tegnér, ännu inte 17 år fyllda, anlände 

dit i september 1799. Avsikten var att ta kansliexamen och sedan söka sig till något 

ämbetsverk i Stockholm, alltså inte att göra en lärd karriär, än mindre en litterär.8 Det 

ter sig som en trist målsättning i betraktande av den humanistiska bildning, inne-

5 Wrangel 1932 om Tegnérs lärare i Lund, s. 27–62, särskilt s. 50 ff. Även Kahl 1851, s. 33.

6 Lundvall 1840, s. 38–40.

7 Weibull 1868, s. 326.

8 Kahl 1851, s. 1. Om Tegnérs karriär och verksamheter i Lund, se Wrangel 1932, I.



bo li n dberg 19

fattande både klassiska och samtida författare, inklusive engelska och franska, som 

Tegnér utan reguljär skolgång redan förvärvat hemma i Värmland. Hans äldre bror 

Lars Gustaf var informator (privatlärare) åt sönerna till den dynamiske brukspatron 

Christoffer Myhrman på Rämens gård i närheten av Filipstad. Tegnér fick följa med 

brodern dit och kom då in i en stimulerande miljö med böcker och upplysta idéer.9 I 

Lund finansierade han sedan själv delvis studierna genom att vara informator.10

Professorerna i Lund såg Tegnérs begåvning och rådde honom att stanna där för 

studier i den filosofiska fakulteten. 1801 och 1802 avlade han två examina för magister-

examen, den ena filologisk i latin, grekiska, hebreiska plus historia, den andra i prak-

tisk och teoretisk filosofi samt matematik och geologi. Tegnér fick högsta betyg i den 

filosofiska examen men missade det i den filologiska därför att han inte hade studerat 

arabiska. Han hann också med att skriva en uppsats på svenska om Europas tillstånd 

vid reformationstidens ingång.11

För att sedan vinna den akademiska magistergraden författade Tegnér fyra latinska 

texter. Den första var en dissertation framlagd 1801 om den grekiske skalden Anacreon, 

Vita Anacreontis, ett disputationsprov ”för övnings skull”, som det hette. Den var ett 

vittnesbörd om hans intresse för och kunskaper i grekiska. Den 12 juni 1802 var det så 

dags för disputation pro gradu för filosofie magistergraden, om ”orsakerna till skratt”, 

De caussis ridendi, en undersökning snarast inom estetikens område, utförd med själv-

ständiga resonemang och flera referenser till samtida litteratur.12 Försvaret gick bra; 

Anders Lidbeck, professorn i estetik som var preses för disputationsakten och den 

som hade att ställa till rätta om respondenten råkade i trångmål, behövde inte ingripa 

en enda gång.

Med dessa lärdomsprov avklarade utsågs Tegnér till primus, det vill säga nummer 

ett, bland dem som skulle promoveras den 23 juni. Två dagar dessförinnan hade han 

som primus levererat en lectio praecursoria, en kort föreläsning inför fakulteten över ett 

förelagt ämne som handlade om vikten av överensstämmelse mellan form och innehåll 

i retoriken.13 Omedelbart efter promotionen utförde han ytterligare en traditionell akt 

genom att besvara den så kallade magisterfrågan, där två personer skulle ge jakande res-

9 Böök 1946, I, s. 34–46.

10 Informatorväsendet var viktigt i tidens undervisning av pojkar från bättre ställda hem och som 

försörjning åt unga män med förhoppningar om en karriär. Tegnér vistades en del av året 1800 

hos baron Leijonhufvud i Småland och var några månader under 1803 i Stockholm informator 

i en familj Strübling. (Böök 1946, s. 49–50, 82–83.)

11 Om Tegnérs studier i Lund, se Wrangel 1932, I, s. 100–122. Protokollen från examinationen 

s. 221–230.

12 Om innehållet, se bidraget av Ferm i denna volym.

13 Lectio praecursoria de conjunctione rerum et verborum.



kvhaa konferenser 11420

pektive nekande svar på en av fakulteten uppställd fråga. Denna gång gällde det huru-

vida framsteget i vetenskapen kunde antas fortsätta under det kommande århundra-

det. Tegnér gav det jakande svaret.14

Dessa två muntliga framträdanden kring promotionen var extraordinära heders-

uppdrag. Den ordinarie prestationen för att bli magister var disputationen, det muntli-

ga försvaret av två tryckta dissertationer. Dissertationen var i det tidigmoderna univer-

sitetet en genre med flera funktioner. Studenter som tog en akademisk grad skulle, som 

Tegnér, disputera två gånger, för övnings skull och för graden, men inte nödvändigtvis 

på en text de själva författat. Författarskapet till dissertationerna är en ältad fråga i lär-

domshistorien. I stort sett gick utvecklingen mot att de akademiska lärarna för sina 

egna lärda syften satte ihop texter som studenterna fick disputera på; för övningsdis-

sertationerna var detta vid sekelskiftet 1800 det normala. Tegnér var avvikande genom 

att själv författa båda texterna.

En annan funktion hos dissertationen var att den som redan tagit sin akademiska 

grad disputerade för att kvalificera sig för en akademisk tjänst. Här gällde det att visa 

säkerhet i argumentationen, själva disputationen var viktigare än den tryckta text som 

försvarades, viktigare även än de texter som sökanden till äventyrs producerat tidigare. 

Ett slående exempel är Linné, när han sökte professur i Uppsala 1738: han hade åtskil-

liga viktiga skrifter bakom sig men höll på att missa sin befordran därför att han inte 

visat upp sig i en disputation pro loco, för platsen, som det hette.15

Tegnér för sin del disputerade under sin karriär tre gånger enligt denna ordning. 

Den 8 december 1802, samma år som han tagit magistergraden, lade han fram en dis-

sertation om Aisopos fabler för att bli docent i estetik.16 Estetik, ett nytt kunskaps-

område i den lärda världen, var väl egentligen det ämne som bäst svarade mot Teg-

nérs profil, men disciplingränserna var inte skarpa, och bara ett par veckor senare, den 

20 december, försvarade han som sökande till adjunkturen i filosofi en undersökning 

av Kants begrepp tinget i sig.17 Sex år senare, 1808, sökte han professuren i moralfilo-

sofi och disputerade då över ett förelagt ämne om hur moraliska plikter kan komma i 

konflikt med varandra.18

Ytterligare en gång, 1812, disputerade Tegnér för att få en befattning, denna gång i 

teologi. Dissertationen handlade om den gnostiska religionen i antiken, som ett slag 

14 Härom bidragen av Lindberg och Helander i denna volym.

15 Annerstedt 1913, III:1, s. 109–110.

16 De fabula aesopica. Härom bidraget av Zillén i denna volym.

17 Commentatio quaestionis an congruenter praeceptis suis ponere RES PER SE animum afficientes 

cel. Kantius possit 1802. Härom Lagerlunds bidrag i denna volym.

18 De officiis quae collidi dicuntur 1808. Se Lagerlunds bidrag i denna volym.



bo li n dberg 21

hade varit ett alternativ till kristendomen.19 Syftet med disputationen var att kvalificera 

Tegnér för ett så kallat prebendepastorat, ett arrangemang där lönen för en prästtjänst 

kunde gå till andra professorer än dem i teologi, förutsatt att de prästvigdes.20 Tegnér 

behövde inte examineras i teologi, men disputation krävdes för prästvigningen. Med 

detta gjort kunde han utnämnas till professor i grekiska; någon disputation för att visa 

kompetens i det ämnet avkrävdes honom inte. Där ansågs han redan kvalificerad; han 

hade vikarierat ett år på professuren och 1810 fått professors namn i ämnet, men utan lön.

Disputationen i teologi illustrerar det dåtida lärdomsväsendets förankring i den 

agrara ekonomin och dess samband med kyrkan. En professur baserad på ett prebende 

gav försörjning men var inte idealisk från akademisk synpunkt. Tegnér måste uppen-

barligen då och då predika och även ägna tid åt kyrkliga angelägenheter, och avkast-

ningen från pastoratet, som var beroende av det konjunkturkänsliga priset på säd, var 

inte den bästa. 1815 sökte han förflyttning till ett mer välbeställt pastorat i Fellingsbro 

i Närke, men utan framgång. En förbättring av sina ekonomiska villkor fick han vänta 

på tills han blev biskop i Växjö 1824.

Tegnér skrev inte alla sina dissertationer för befordrans skull. Två exceptionellt kor-

ta texter med ”aforismer” – fyra sidor inklusive titelblad – ventilerades 1809 respektive 

1810, båda med filosofiskt innehåll. Under sin tid som professor i grekiska presiderade 

han för fem disputationer i det ämnet där respondenterna skulle meritera sig för pro-

motion. På de dissertationer som då ventilerades anges respondenten som auctor, alltså 

författare. Det äger nog sin riktighet; flertalet utgjordes av översättningar till svenska 

av grekisk poesi, en verksamhet som skulle bli vanlig i filologiska dissertationer några 

decennier framöver och var ett lämpligt sätt att öva och pröva studenterna.21 Men Teg-

nér hjälpte till. Henrik Reuterdahl, som med tiden skulle bli ärkebiskop, skriver i sina 

memoarer att han till skillnad från andra velat utarbeta sin avhandling själv, men ”jag 

skref, han rättade. Hade öfversättningarna något värde, så hade de fått det af Tegnér.”22 

Översättningarna i en annan av dessa dissertationer är uppenbarligen gjorda av Tegnér 

själv, eftersom de publicerades samma år under hans eget namn i en alltigenom svensk-

språkig utgåva.23

19 Se bidraget av Hidal i denna volym.

20 Annerstedt 1909, II:2, s. 79–80. Se även utgivarnas kommentar till brevet till G. Myhrman 

1816 i Samlade skrifter (i fortsättningen SS) II, s. 534.

21 Utförligt om detta i Akujärvis bidrag i denna volym.

22 Reuterdahl 1920, s. 57. Hans dissertation, ventilerad 1817, bar titeln Monumenta graecorum ex 

anthologia, graece et svethice.

23 In imagines graecas. Ex anthologia 1823. De är upptagna under rubriken ”Grekiska bilder” i SS 

IV, s. 61–68.



kvhaa konferenser 11422

Dissertationerna tjänade alltså olika ändamål och hade en mer omedelbar roll i det 

akademiska befordringsväsendet än nutida avhandlingar. De var underlag för disputa-

tioner och hade karaktären av tillfällesskrifter. De var vanligen korta, medan disputa-

tionsakterna kunde dra ut på tiden. Tegnérs disputation om Kants begrepp tinget i sig 

framkallade sju opponenter och varade i fem timmar, den om pliktkollision var likaså 

utdragen. En av opponenterna då var en konkurrent till Tegnér om den lediga tjänsten, 

och det var också han som slutligen fick den.24

Dissertationerna kunde i vissa fall ha substantiellt innehåll. Men begreppet forsk-

ning saknades i universitetens stadgar. Man uppskattade nya rön om de inte stred mot 

stat och religion, men det förutsattes inte att syftet med dissertationer var att presente-

ra ny kunskap, särskilt inte om det var en student som skrivit texten. Dissertationen var 

ett lärdomsprov snarare än en forskningsrapport med krav på metod och redovisning. 

Offentliga publiceringsbidrag fanns ännu inte. Tryckningen betalades vanligen av re-

spondenten, eventuellt med bidrag av någon gynnare. Tegnér fick rimligen göra det för 

sina två första dissertationer, men i fortsättningen bör det ha varit respondenterna som 

stod för tryckningen av hans specimina. Vanligen fick de också betala en slant åt preses 

för att han ledde disputationen, oklart hur det var med den saken när det gäller Tegnér.

När Tegnér 1804 lade fram en text om gudarna hos Homeros delades den upp i två 

dissertationer, den ena ventilerad på förmiddagen, den andra på eftermiddagen och 

med tryckningen betald av respektive respondent.25 Avsikten verkar ha varit att ytter-

ligare delar skulle komma – Tegnér omtalar i ett brev arbetet som bestående av flera 

kommande delar26 – men fortsättningen uteblev. Det här bruket att låta flera studenter 

disputera på småportioner av ett större arbete blev mycket vanligt under årtiondena 

runt 1800, då de akademiska lärarna gärna publicerade editioner av historiska käll-

skrifter, beskrivningar av djur och växter, översättningar av klassiska författare med 

flera materier som med fördel kunde delas upp i likformade delar. Det kunde bli flera 

tiotals dissertationer av en sådan publicering.27 Tegnérs två dissertationer om gudarna 

hos Homeros var ett måttligt och avbrutet försök i den riktningen. Det faktum som 

ovan påpekades, att dissertationer på svenska försvann i slutet av 1700-talet, kan till 

någon del ha berott på att studenter i stället för att lägga fram något eget sällade sig till 

flocken av respondenter som deltog i ventileringen och även finansieringen av de olika 

delarna av ett större arbete framlagt av en latinkunnig akademisk lärare.

24 Wrangel 1932, s. 156. Även Kahl 1851, s. 277–280.

25 De Diis Iliadis 1804, del I resp. G. A. Giertz, del II resp. G. Bromé. Wrangel 1932, s. 132.

26 Tegnér i brev till Christoffer Myhrman 17/6 1804, SS I, s. 318–319.

27 Lindberg 2022, s. 212. Hur denna produktion av dissertationer i grekiska gick till vid de 

svenska universiteten visar Akujärvi i sitt bidrag.



bo li n dberg 23

Vilken roll respondenterna hade i dissertationsförfattandet, förutom att betala 

tryckningen, är alltså oklart. Mer entydiga bidrag av respondenterna var de dedikatio-

ner de riktade till sina välgörare, som bistått dem på något sätt. Den lärda texten före-

gicks av dedikationer till sponsorer och välgörare. På Tegnérs tid hade fenomenet avta-

git något – tidigare hade också gratulationer av kolleger och vänner till respondenten 

fått plats i dissertationerna – men de är tillräckligt frekventa för att illustrera de eko-

nomiska och sociala villkoren för produktionen av dissertationer. Tegnér dedicerade 

sin dissertation om Anakreon till sin gynnare kronofogden Jakob Branting i Värmland 

– brodern Elof gav råd om hur den borde se ut – och magisteravhandlingen till överste 

Abraham Leijonhufvud och dennes maka, vilkas son han undervisat som informator.28

Ett specialfall av seden att dedicera dissertationer erbjuder första delen av Tegnérs 

nyssnämnda dissertation om gudarna i Iliaden 1804. Där finns en lång dikt, skriven inte 

av respondenten, som brukligt var, utan av Tegnér själv och riktad till Christoffer Myhr-

man, i vars hem han stimulerats intellektuellt och med vars dotter Anna han 1806 skulle 

ingå äktenskap. Dikten upptar större plats än det lärda innehållet i dissertationen och 

gav Tegnér tillfälle att ironisera över den akademiska bana han som lager kransad magis-

ter beträtt, i motsats till den praktiskt verksamme och framgångsrike svärfadern in spe:

Säll den som ej gav bort sin vår

för några blad kring sina hår

[---]

Och ingen lager, flyktigt fäst

förvissnar på hans trygga hjässa29

Den sista bevarade akademiska text som Tegnér författade på latin är det tal han höll 

vid promotionshögtiden 1820 som handlar om Platons kritik av poesin.30 Det finns 

också i svensk översättning; möjligen framfördes det på svenska eftersom promotionen 

lockade även stadens borgerliga befolkning, inklusive kvinnor. Också avhandlingen om 

pliktkollision 1808 förelåg först på svenska för att sedan inför disputationen i förkortad 

version överföras till latin.31 Detsamma gäller anförandet när han 1808 för andra gången 

besvarade magisterfrågan vid promotionen; det är bevarat i en svensk version som i 

huvudsak överensstämmer med den latinska. Man kan undra över motivet bakom 

dessa versioner på svenska. Skulle de cirkulera bland intresserade vänner som hade det 

28 Wrangel 1932, s. 101–103.

29 De Diis Iiadis, 1. Återgiven i SS I, s. 121–122.

30 De Platone artem poeticam improbante. Se bidraget av Asztalos i denna volym.

31 SS II, s. 517.



kvhaa konferenser 11424

svårt med latinet? Var de avsedda att tryckas vid ett senare tillfälle? Eller är de utkast 

på svenska som led i förberedelsen av den latinska texten? Det verkar inte troligt; de 

svenska versionerna är sammanhängande, inte bara stolpar och anteckningar.

Frågan låter sig inte slutgiltigt besvaras. Existensen av dessa översättningar påmin-

ner i alla händelser om att Tegnér, också i sina akademiska roller, oftast använde svens-

ka. Han föreläste på svenska över Homeros, Pindaros, Thukydides och över grekisk 

fornkunskap, vilket innefattade historia, geografi, religionsförhållanden och krigs-

väsen. Dessa föreläsningar innehåller intressanta iakttagelser om skillnaderna mellan 

den antika och moderna kulturen och visar att Tegnér tillägnat sig den förändrade syn 

på antiken och särskilt grekerna som höll på att etablera sig i den samtida antikforsk-

ningen.32 Vad svenska språket anbelangar ska det tilläggas att han, vid sidan av filo-

login, också gav undervisning i vad vi kan kalla svensk uppsatsskrivning, under stort 

tillopp av studenterna.33

Men samtidigt var han en kvalificerad och för egen del också ganska hängiven lati-

nare, uppövad redan i ungdomsåren och finslipad av latinprofessorn Johan Lundblads 

stilövningar. Som ung, berättade han på äldre dar, prövade han att skriva latinsk poesi 

utan att bli särskilt skicklig, men ändå så mycket att han fick en känsla för vad som 

var den rätta klassiska tonen i latinsk versskrivning.34 Kommentarer av honom som 

antyder hans inställning till latinet är dock fåtaliga under tiden i Lund. I sitt svar på 

magister frågan 1802 konstaterar han att de gamla språken visserligen är nyttiga men 

numera inte tillräckliga för vetande om allting.35

Beträffande latinet i dissertationerna medger Tegnér i en fakultetsdiskussion 1815 

att det ger en möjlighet att ge ut vetenskapliga texter; det antyder att han ändå räknade 

med latinet som vetenskapsspråk. Han tillstår samtidigt att existensen av dissertationer 

medför att ”latinska språkets talande ej blir alldeles onödigt”, vilket antyder att dispu-

tationer på latin alltjämt förekom.36 En mer engagerad solidaritet med latin kulturen 

uttrycker han samma år apropå sökanden till en adjunktur i filosofi som koketterat med 

barbarismer i sin latinska prosa och synbarligen ”velat göra sig en förtjänst genom sin 

okunnighet i språket”.37 Tegnér var ingen uttalad apologet för latinet som akademiskt 

32 Wrangel 1932, II, s. 127–134. Lindberg 2003, s. 78 f.

33 Wrangel 1932, II, s. 184.

34 Brev till C. G. Brinkman 13/3 1834, SS VII, s. 444 f.

35 Quaeritur: An sperandum est fore ut disciplinae et litterae saeculo XVIIII tanta capiant incre-

menta quanta saeculo XVIII ceperunt? I Tegnér 1913, s. 435.

36 SS III, s. 335.

37 Yttrande till filosofiska fakultetens i Lund protokoll, SS II, s. 329.



bo li n dberg 25

språk. Däremot blev han i fortsättningen en vältalig försvarare av de klassiska språ-

kens studium i skolorna, men då med tonvikt på grekiskan lika mycket som på latinet.

Tegnér som nyhumanist

Tegnér skrev och agerade på latin men det var i grekiska han blev professor 1812, och 

grekiskan var huvudföremålet för hans vurm för antiken. Tidigare hade professuren i 

grekiska omfattat även orientaliska språk inklusive hebreiska och därmed huvudsak-

ligen betjänat teologin; hebreiska och grekiska var ju Bibelns språk. Tegnérs lärostol 

skulle ägnas bara grekiskan. Förhoppningarna på honom var stora. Rektor konstate-

rade i sin inbjudan till installationsceremonin att den grekiska litteraturen hade ett 

försteg framför den latinska. De romerska författarna hade bara imiterat grekerna, de 

lyste med lånat ljus. Vergilius efterliknade Homeros, Horatius imiterade Pindaros, 

Livius tog efter Herodotos och så vidare. Nu, med Tegnér på den grekiska lärostolen, 

skulle originalen ges plats.38 

Rektors ord var ett förenklat uttryck för det förnyade intresse för antiken som i 

lärdomshistorien går under benämningen nyhumanism, i motsats till renässanshuma-

nismen på 1400- och 1500-talet. Nyhumanismen prioriterade det klassiska Grekland 

framför det klassiska Rom. Termen nyhumanism kan i och för sig innefatta den för-

höjda kultivering av latinet som ovan beskrivits för Lunds del. Men den artikulerades 

tydligast och med grekisk accent i Tyskland av kulturfilosofer som Herder och Schiller 

och antikforskare som F. A. Wolf, F. W. Thiersch och Friedrich Ast. Nyhumanisterna 

ansåg att den moderna kulturen överträffat antiken i såväl materiellt, kulturellt som 

moraliskt avseende; att använda och efterlikna antikens prestationer var på dessa om-

råden inte nödvändigt eller ens relevant. Men de vidhöll antikens betydelse för samti-

dens kultur genom att föra över uppmärksamheten på grekerna. Grekernas språk och 

kultur representerade något som samtiden kunde stimuleras och förädlas av. Grekerna 

tillskrevs olika kulturbärande egenskaper. Den estetiska upplevelsen av skönheten i 

de grekiska kulturskapelserna framkallade det genuint mänskliga hos betraktaren och 

innebar så till vida en mer sofistikerad interaktion mellan det antika och det moderna.

Däremot skulle man inte efterlikna de antika mönstren. Imitation av de klassiska 

mönstren var ointressant, i synnerhet produktionen av dikt och vältalighet på latin. 

Latinet och Rom var komprometterade ur den radikala nyhumanismens synvinkel. 

Omsatt i skolans pedagogik där de nyhumanistiska idéerna skulle tillämpas, innebar 

38 Ad inagurationem viri celeberrimi atque amplissimi philosophiae doctoris Dni Esajae Tegner … 

invitat E.Z Munck af Rosenschöld 1812.



kvhaa konferenser 11426

det att de klassiska studierna borde börja med grekiska och inte med latin, om nu 

romar språket alls skulle studeras.39

Som professor i grekiska från 1812 kom Tegnér i en position där han hade anledning 

att kommentera de klassiska studierna, inte bara latinet. 1814 och 1824 gjorde han vik-

tiga inlägg om de klassiska studierna i skolan,40 och sedan fick han som biskop i Växjö 

med ansvar för skolväsendet i stiftet anledning att återkommande ta upp ämnet. Som 

ledamot av den berömda Comitén för öfverseende af Rikets Allmänna undervisnings-

verk – ”Snillekommittén” – mellan 1826 och 1828 hade han ytterligare tillfällen att be-

fatta sig med frågorna om värdet av de klassiska språkens studium. Originell i sina åsik-

ter var han knappast, och inte heller konsekvent. Men hans argument visar insikt i då-

tida pedagogisk debatt, är väl artikulerade och framförda med för honom typisk brio.41

Tegnér visar upprepade gånger att han delar den nyhumanistiska prioriteringen av 

Grekland framför Rom. Hans argumentation grundar sig i den vid denna tid så van-

liga föreställningen om att folken har olika nationalkaraktärer och att dessa kommer 

till uttryck i deras respektive språk. Den grekiska folkkaraktären var ”mänskligare, gla-

dare” än den romerska. I det grekiska språkets muntra och livliga gång igenkänns en-

ligt Tegnér den raske och lättrörlige greken: ”Så, tänker man, måste gratierna ha talat.”

Latinet har en helt annan karaktär: ”Romarna är historiens jättar, ett kraftigt, merg-

fullt menniskoslag.” De var ursprungligen rövare och behöll ett drag av råhet, även 

sedan de tillägnat sig andra folks seder.42 Tegnér kan tala direkt negativt om ”Tiberns 

herdar” – alltså de obildade romarna – som när de expanderade lade släktet under 

en boja där alla bättre krafter domnade.43 Samtidigt har ändå romarnas makt varit en 

gagnelig del av det antika arvet. Latinet är ”hjeltarnas och kraftens språk, det röjer 

sin nations säkra och fasta lynne”. Ofta citerad är Tegnérs karakteristik av de klassiska 

språken i dikten Språken från 1817, där en könsaspekt anläggs och den kulturbärande 

grekiskan illustreras i en sinnlig liknelse:

Sångmön älskar dig högst, ty modersmålet är kärast

All den Olympiska ätt, Gracerna talte som du.

Troget, som klädnaden fäst uppå den badande flickan

Låter du känslorna ses, röjer du tankarnas växt.

39 Om nyhumanismen i Tyskland och Sverige, Lindberg 1987, s. 99–113.

40 ”Tal om nyttan af de gamla classiska språkens studerande i scholorna” 1814, SS II, s. 305–319. 

Talet påstås ha hållits av en lärare vid Malmö gymnasium, Jonas Palm, men är uppenbarligen 

av Tegnér; ”Tal vid de offenteliga föreläsningarnas slut” 1824, SS IV, s. 110–121.

41 En god framställning av Tegnérs åsikter i skolfrågorna är Nilsson 1911.

42 ”Tal om nyttan af de gamla classiska språkens studerande i scholorna” 1814, SS II, s. 312.

43 I dikten ”Kulturen” 1804, SS I, s. 149.



bo li n dberg 27

Latinet beskrivs för sin del så här:

Ren är din stämma och skarp som rasslet af härdade klingor,

hårdt, som eröfraren höfs, ljuder ditt herrskareord.

Stolt, oböjlig och arm, men ur grafven behärskar du ännu

halfva Europa. Derpå känner man Romarn igen.44

Tegnér vill också ge en rent språklig motivering för det grekiska språkets försteg. Gre-

kiskan är mer ”bestämd” än latinet, hävdar han. Den har särskilda former för tvåtal 

(dualis) i både verbböjningen och substantivböjningen, den har ett extra tempus för 

förfluten tid (aoristus) och en särskild mediumform av verbet för att uttrycka reflexiv 

betydelse utöver aktivum och passivum. Dessutom har grekiskan bestämd artikel. För 

dessa tankelägen saknar den latinska grammatiken uttryck.45

”Bestämd” är knappast en bra term för att beskriva den grammatiska nyansrikedom 

som Tegnér vill tillskriva grekiskan. Ordet associerar snarare till romersk stramhet än 

grekisk livfullhet. Han använder det också i olika betydelser. I Malmö 1814 heter det 

att de moderna ”sönderdelande” (analytiska) språken, där grammatiska betydelser an-

ges med hjälpverb, partiklar och ordens placering i satsen, är ”enformigare, bestämdare, 

men vidlyftigare” än de klassiska språken. Samtidigt sägs att latinets grammatik är mer 

bestämd än grekiskans. Men i Jönköping 1827 lanserar Tegnér teorin att grekiskan är 

mer bestämd än latinet. Han medger samtidigt att dialektskillnaderna och mängden 

undantag i grekiskan gör den svårare att lära sig, men det är en annan, tristare egenskap 

än den pedagogiskt värdefulla ”organiska mångfald” som utmärker grekiskan jämfört 

med det ”magrare romarspråket” och som han vill kalla för bestämdhet.46

Mer övertygande än detta språkvetenskapliga resonemang men också mer komplex 

är Tegnérs argumentation för den grekiska estetikens försteg, som består i diktens och 

konstens förmåga att förnimma och gestalta det sköna. Kunskapsmässigt har senare 

civilisationer överträffat grekerna, och även i vitterheten får de i olika estetiska av-

seenden stå tillbaka för österländsk, fornnordisk eller medeltida diktning. Men hos 

inget annat folk är innehållet i bildningen så förenat och sammanvuxet med dess form 

som hos grekerna. Det gäller också konsten. Det är för att förstå och avnjuta denna 

innehållets förening med formen som det är nödvändigt att lära känna det grekiska 

44 SS III, s. 31.

45 ”Om latinstudiet i skolorna” (Anföranden i Uppfostringskommittén), SS VI, s. 189–192. 

Samma resonemang i ”Tal i Jönköpings skola” 1827, SS VI, s. 88.

46 I ”Tal om nyttan av de classiska språkens studerande i scholorna” 1814 heter det dels att de 

moderna språken är ”enformigare, bestämdare, men vidlyftigare” än de klassiska, dels att latinet 

är mer bestämt än grekiskan. SS II, s. 311, 313.



kvhaa konferenser 11428

språket, översättningar räcker inte. Inte heller syftar studiet av det till att använda det 

praktiskt.47

Att grekerna är överlägsna i föreningen av form och innehåll innebär dock inte, en-

ligt Tegnér, att man ska försöka tillämpa deras estetik i samtiden. Det blir inte lyckat 

att i poesi på moderna språk använda former eller motiv hämtade från grekerna, eller 

för den delen den götiska eller medeltida diktningen. Till formen måste dikten all-

tid vara samtida, ”modern”, ”ett idealiskt organ i tiden” som han skriver; hur ska en 

national poesi uppkomma om man ständigt kopierar avlagda former?48 I konsekvens 

med den uppfattningen är han skeptisk till den ovannämnde Carl Georg Brunius till-

tag att dikta om de nordiska gudarna på latin. På samma grund var Tegnér missnöjd 

med sin egen Frithiofs saga som i och för sig var på svenska men innehöll antika stildrag 

som var malplacerade. Efterliknandet av tidigare kulturformer, även de estetiska, är i 

enlighet med detta resonemang, som ligger i linje med den mer radikala nyhumanis-

men, således fåfängt; värdet av grekernas skapelser ligger i mötet med dem, den bil-

dande verkan de har på en. Av efterliknandet blir det bara ”nybyggda ruiner”.49

Om alltså senare tider har överträffat grekerna i vetenskapligt, moraliskt och i vissa 

avseenden också estetiskt avseende, verkar användningen av deras kulturskapelser inte 

vara så stor. Med denna motvilja mot att låna former från tidigare epoker och tillämpa 

dem i samtida diktning kan man sätta ihop det faktum att Tegnér i sin diktning i gans-

ka liten utsträckning använt sig av antika motiv. En blick på dikternas titlar i Samlade 

skrifter visar att endast tio handlar om grekiska gestalter och motiv, ingen har romerskt 

motiv.50 Form är visserligen inte detsamma som motiv, men den begränsade närvaron i 

Tegnérs egen diktning av inflytelser från den kultur han energiskt representerade som 

professor och skolman och försvarade som skolpolitiker är anmärkningsvärd. Å andra 

sidan kan man kanske, i enlighet med den nyhumanistiska principen att inte imitera 

utan låta sig bildas av antiken, förklara dess relativa frånvaro i diktningen med att den 

grekiska stimulansen integrerats med den som undfått den och inte alltid behöver sy-

nas i de skapelser vederbörande ger ifrån sig.

Grekland värderas alltså högre än Rom, men någon motsättning mellan de två vill 

Tegnér ändå inte ställa upp. Grekerna var ”världsbildande”, romarna världserövrande, 

de kompletterar snarare varandra som grund för den europeiska civilisationen. Eröv-

randet av världen har gjort att latinet är det språk varpå antiken förmedlats till Europa, 

47 ”Tal om nyttan av de classiska språkens studerande i scholorna” 1814, s. 314–316. Om grekis-

kan, ”Tal vid de offenteliga föreläsningarnas slut” 1824, SS IV, s. 116–217.

48 Brev till Geijer 1811, SS II, s. 395. Samma argument i brev till Atterbom, SS II, s. 399.

49 Citerat efter Rudberg 1930, s. 14.

50 I sina föreläsningar har han däremot utförligt behandlat Homeros, Pindaros, Herodotos, 

Thukydides m.fl. samt den romerska litteraturen.



bo li n dberg 29

det är bryggan som sammanbinder den moderna bildningen med den antika. Därför 

är det rimligt att som tidigare börja det klassiska språkstudiet med latinet. Grekiskan 

må ha en rikare och mer originell litteratur, men den latinska ligger oss närmare och 

kan inte hoppas över. Tegnér bejakade därmed inte den radikala omläggning av an-

tikstudiet till förmån för grekiskan som påyrkats på sina håll i Tyskland.51 Den ende 

på svensk mark som hade förespråkat den reformen, Lorenzo Hammarskjöld, angrep 

han häftigt för tilltaget att skriva en reformerad grekisk grammatik som inte förutsatte 

förkunskaper i latin.52

I viktiga stycken ger Grekland och Rom stöd åt samma värden. Till dem räknar Teg-

nér den viktiga patriotismen, ”känslan af Statens värde och mod att derföre uppoffra 

allt”. På detta finns både grekiska och romerska exempel – grekernas segrar över perser-

na vid Marathon och Salamis, romaren Iunius Brutus som jagade bort kung Tarquinius 

och beredde vägen för republiken i Rom, och Scaevola som stack handen i elden för att 

visa etruskerna hur oberörd han var inför förestående tortyr.53 Allmänna formulering-

ar av det nyhumanistiska bildningsprogrammet kan likaså relateras till både Grekland 

och Rom. 1831 refererar Tegnér den tyske filologen F. W. Thierschs extremt nyhuma-

nistiska program för gymnasiereform i Bayern: det gäller ”att reda begreppet, skärpa 

omdömet, utbilda smaken, stadga viljan och utveckla det ädlaste hos människan”.54

Av de själsförmögenheter som utpekas här är förståndsövningen den som är lättast 

att träna. Målsättningen att reda begreppet och skärpa omdömet är densamma som 

utpekades i kansler Trolle-Wachtmeisters instruktion om latinstudiet i Lund (se s. 18), 

och detta betonande av den intellektuella disciplineringen återkommer ofta och i olika 

röster i tidens pedagogiska diskussion. Tegnér framhåller grammatikstudiets grund-

läggande betydelse, det måste bli huvudsaken på elementarstadiet i skolan. Gramma-

tiken stärker muskelkraften hos det unga sinnet och ger ”arbetshåg och ihärdighet”; 

att tumma på det är ”oförståndig klemmighet”.55

Men Tegnér vill inte lägga de klassiska språkens viktigaste bildningsmål i gramma-

tiken utan i den litteratur de ger tillgång till. Det syftet riskerar att gå förlorat genom 

en alltför lingvistiskt dominerad pedagogik som skymmer den humanistiska avsikten 

med språkstudiet. Pojkar som lärt sig grunderna måste därför få möta kulturvärdena i 

de klassiska språken när de kommer till gymnasiet. I ett yttrande i Uppfostringskom-

mittén befarar Tegnér att de klassiska språkstudierna håller på att tyna bort ”under 

51 ”Anförande i Uppfostringskommittén”, SS VI, s. 192. Även ”Tal i Jönköpings skola” 1827, SS VI, 

s. 89.

52 Lindberg 1987, s. 133.

53 ”På Wexiö gymnasium” 1831, SS VII, s. 98.

54 ”På Wexiö gymnasium” 1831, SS VII, s. 90.

55 ”Tal i Jönköpings skola” 1827, SS VI, s. 91.



kvhaa konferenser 11430

våra examinerande händer. Jag fruktar att man låter deras lifsprincip gå förlorad för 

nöjet att få studera språkanatomien på deras lik.”56 Också den akademiska filologin vid 

universiteten kritiserar han i samma andetag för att alltför mycket ägna sig åt det ling-

vistiska. Hur tillägnelsen av kulturvärdena i den klassiska litteraturen närmare bestämt 

ska gå till säger han inte mycket om; den förutsätts komma av sig själv bara eleverna 

kommer i kontakt med texterna.

Hur förhåller Tegnér sig då mer specifikt till latinet och Rom? I Uppfostringskom-

mittén, där han alltså satt med i mitten av 1820-talet, tillhörde han den reformvänliga 

sidan tillsammans med bland andra den mångsidige nytänkaren Carl Adolph Agardh 

och den framstående kemisten Jöns Jacob Berzelius.57 I sin beskrivning av latinets roll 

i samtiden konstaterade kommittén att latinet inte längre är ett ”tolkningsmedel” 

använt av vetenskapsmän och statsmän utan bara ett estetiskt och logiskt bildnings-

medel. Kommittén föreslog i enlighet härmed att dissertationer vid universiteten inte 

längre nödvändigtvis måste skrivas på latin, utom av filologer.58

Tegnér har delat dessa åsikter.59 I Jönköpings skola 1827 kritiserade han den gamla 

ambitionen att aktivt praktisera latinet och ”använda det som modersmål” enligt an-

tika förebilder. Om Cicero stod upp ur sin grav skulle han ha svårt att ”förstå våra 

Ciceronianska orationer”, och Vergilius är att lyckönska till att han inte behöver höra 

”dagens romerska skalder missbruka hans klassiska tungomål”.60

Tegnérs ställningstaganden i kommittén vittnar om medvetenhet om förändringen 

av antikstudiets förutsättningar. Den klassiska bildningen var inte den enda, nya ve-

tenskaper måste ges större plats i utbildningsväsendet och moderna språk släppas in. 

De klassiska studierna måste stå tillbaka. Men de kunde ändå göra anspråk på en an-

senlig plats, ”ett änkesäte”, vid akademien.61

Som bekräftelse av denna ordnade reträtt kan man se en pedagogisk nyhet som 

Tegnér införde på gymnasiet i Växjö. Han lät eleverna skriva ”latinska stilar”, det vill 

säga översättningsprov från svenska till latin, ett prov som Uppfostringskommittén 

introducerat som ersättning för de ”chrior” som eleverna brukade skriva. Chrian var 

ett enklare översättningsprov där de hade möjlighet att kringgå svåra ställen genom att 

56 ”Anförande i Uppfostringskommittén”, SS VI, s. 193.

57 Att döma av brev till Martina von Schwerin i mars 1827, SS VI, s. 413.

58 Betänkande af Comitén för öfverseende af Rikets Allmänna undervisningsverk 1829, s. 42–43.

59 Framgår i ”Om latinstudiet i scholorna” (Anföranden i Uppfostringskommittén), SS VI, s. 189.

60 ”Tal i Jönköpings skola” 1827, SS VI, s. 579, 582.

61 ”Yttrande öfver en föreslagen indragning af Grekiska professionen” 1824, SS IV, s. 107.



bo li n dberg 31

förenkla texten. En latinstil däremot krävde mer av ordagrann översättning och över-

ensstämmelse mellan källspråk och målspråk.62

I sådana skriftliga latinprov betonades grammatisk korrekthet och adekvat voka-

bulär snarare än färdighet att använda språket praktiskt. Det innebar en skärpning av 

språkkravet som låg nära till hands när latinet inte skulle vara ”de lärdes modersmål” 

och kommunikationsmedel i vetenskap och politik utan i stället ett formellt bildnings-

medel. Följden blev på sikt för skolgrammatikens del att språket hos Cicero och Cae-

sar, ansedda som de mest klassiska av de romerska prosaförfattarna, blev normgivande 

för latinundervisningen i högre utsträckning än tidigare.

Man skulle kunna säga att latinstilen pekar i riktning mot det alltför lingvistiska 

språkstudium som Tegnér varnat för i Uppfostringskommittén. Förändringen låg i 

linje med den mer teoretiska beskrivning av syntaxreglerna i de klassiska författarnas 

latin som den filologiska vetenskapen åstadkom under förra hälften av 1800-talet. Man 

förstod bättre användningen av modus i bisatserna, begrep skillnaderna mellan kon-

struktioner som tycktes betyda samma sak och preciserade beskrivningen av språkbru-

ket hos enskilda författare. Andreas Lindfors, latinprofessor i Lund från 1826, ska ha 

konstaterat att det numera blivit mycket svårare att skriva latin än tillförne; man fick 

ideligen gå och se efter i lexikon och grammatik.63 Ambitionen att skriva klassiskt latin, 

som alltid funnits med i latinkulturen, även om den i olika vetenskaper inte kunnat 

praktiseras, kom nu med den filologiska vetenskapens hjälp inom räckhåll, när latinet 

inte längre skulle vara de lärdes modersmål.

Tegnérs utsagor om latinets och de klassiska studiernas ställning i utbildnings-

väsendet är inte entydiga. Det är i och för sig inte att undra på; det vore märkligt om 

han haft samma uppfattning under de tre decennier han yttrade sig i dessa frågor. Vid 

närmare kontakt med reformidéerna var han inte villig att radikalt minska de klassiska 

språkens positioner. Med tiden avlägsnade han sig från den reformbenägna opinion 

han hade kontakt med på 1820-talet och intog mer militanta eller pessimistiska atti-

tyder. ”Vi måste förskansa oss inom våra klassiska fästningsverk”, skriver han 1826,64 

och deklarerar 1839 inför kronprins Oscars iver att skära ned på de klassiska språken, 

att ”Latin och Grekiska lemna vi aldrig, heldre Dynastien”.65 Han gjorde gärna kultur-

pessimistiska referenser till antiken som alternativ till samtidens förfall: de stora döda 

i antiken är ett ”refugium från samtidens elände”. De gamle är en ”tillflyktsort undan 

62 Betänkande af Comitén för öfverseende af Rikets Allmänna undervisningsverk 1829, s. 43. Tre 

sådana latinstilar utdelade av Tegnér finns i SS VII, s. 157–159.

63 Lindberg 1987, s. 184.

64 ”På Wexiö gymnasium” 1831, SS V, s. 345.

65 Brev till C. J. Heurlin, SS VIII, s. 590.



kvhaa konferenser 11432

dagens lumpna bråk”. Det är bättre ”att skärskåda Platons stat än vår egen”.66 Klassisk 

anda bör inympas i det ”dvergvuxna tidslynnet”.67 1831 ställer han modern nyttig kun-

skap mot antikens visdom och moraliska erfarenhet. Greker och romare kanske inte 

visste varför åskan går och gräset växer. Men de visste ”hvarför Leonidas föll vid Ther-

mopylä, hvarför Sokrates tömde giftbägaren, de visste hur Homerus sjöng, hur Plato 

diktade, hur Tullius talte”.68

*

Och om de klassiska språken konstaterar Tegnér 1837 med bitter men elegant ironi 

mot tidens beskäftiga nyttovurm att

man kan hvarken koka dem eller äta dem, man kan med dem hvarken bygga 

tröskmaskiner eller väderqvarnar eller provincialbanker. Men det skulle väl 

ändå kunna vara möjligt att de innebure någon kraft till den utvickling och 

stärkande af de menskliga anlagen som all uppfostran åsyftar.69

Men 1843, i slutet av sin bana, skriver han i en plötslig hyllning till den svenska national-

karaktären att svenskarna är ett folk med praktisk begåvning som icke försjunker i sin 

egen värld som många andra folk, utan har det yttre som sitt käraste föremål. Det 

gäller även i vetenskapen, såsom visas av Polhem, Linné och Berzelius. Naturens bok 

är av lika stort bildningsvärde som hemmastaddheten i Grekland och Rom: ”Kan det 

vara förnuftigt att göra sig hemmastadd i Grekland och Rom och deremot leka frem-

mande i den verld som omgifver oss från vaggan till grafven …”

Här accepterar han ett modernt bildningsideal och talar om att göra Växjö gymnasi-

um till en ”provincial-akademi”, med plats för naturvetenskaper, moderna språk inklu-

sive engelska och även isländska.70 Om detta var en definitiv omvändelse är ovisst. Teg-

nérs repertoar rymde moment av både realism, konservatism och framstegsvänlighet, 

växlande mellan olika tillfällen och stämningslägen men alltid briljant formulerade.

66 Utsagor samlade av Nilsson 1911, s. 544.

67 ”På Wexiö gymnasium” 1831, SS VII, s. 91.

68 ”På Wexiö gymnasium” 1831, SS VII, s. 93.

69 ”På Wexiö gymnasium” 1837, SS VIII, s. 209.

70 ”Tal vid Gymnasii Jubelfest i Wexiö” 1843, SS IX, s. 344 f.



Hans Helander

Tegnérs latin

I min artikel vill jag försöka lyfta fram några karakteristiska drag i det latin man finner 

i Esaias Tegnérs avhandlingar. Dessutom kommer jag avslutningsvis att ge läsaren en 

bild av latinbruket under 1700- och 1800-talen.

Mitt urval

De latinska verk, dissertationer och annat, av Tegnér som jag i någon mån bekantat 

mig med är följande:1

Dissertatio de caussis ridendi = Tegnér 1802a

An sperandum est, fore ut disciplinae et literae saeculo undevicesimo tanta ca-

piant incrementa quanta saeculo duodevicesimo ceperunt = Tegnér 1802b

Commentatio quaestionis an congruenter praeceptis suis ponere RES PER SE 

animum afficientes cel. Kantius possit = Tegnér 1802d

Dissertatio de Diis Iliadis = Tegnér 1804

Dissertatio de officiis, quae collidi dicuntur = Tegnér 1808

Aphorismi (1) = Tegnér 1809

1 Av dessa har jag översatt Aphorismi, från 1809 och 1810.



kvhaa konferenser 11434

Aphorismi (2) = Tegnér 1810

Dissertatio de Gnosi ejusque in Novo Testamento vestigiis = Tegnér 1811.

Det är fråga om skrifter som avfattats i avsikt att demonstrera kunskap och kompetens 

på de områden där Tegnér vid den här tiden gjorde sin karriär och erhöll sina tjänster.2 

Här följer några korta kommentarer till innehållet i dessa arbeten:

Dissertatio de caussis ridendi (1802), ”Om skrattets orsaker”, är Tegnérs magister-

avhandling. Han behandlar här det löjeväckande, dess väsen och olika ursprung, givetvis 

med utgångspunkt i den antika litteraturen, men även i högsta grad med beaktande av 

nyare engelsk och tysk forskning (Henry Home, Moses Mendelssohn, Immanuel Kant).

Av stort intresse är det av Tegnér författade svaret på magisterfrågan vid promotio-

nen i Lund 1802, rörande ämnet ”Skulle man kunna hoppas att lärdom och vitterhet 

skulle växa till i lika hög grad under det kommande århundradet som under det föregå-

ende” (An sperandum est, fore ut disciplinae et literae saeculo undevicesimo tanta capiant 

incrementa quanta saeculo duodevicesimo ceperunt). Den av fakulteten utsedde förste 

talaren över ämnet, Frantz Liljenroth, uttryckte programenligt – enligt fakultetens 

anvisning – en pessimistisk syn på den saken. Tegnérs uppgift var att bemöta kritiken.3 

Hans svar är rent idéhistoriskt av stort intresse: jag har återgivit delar av resonemanget 

nedan i avsnittet ”Latinets ställning under 1700- och 1800-talen”.

I syfte att bli adjunkt i filosofi disputerade Tegnér 1802 över ämnet An congruenter 

praeceptis suis ponere RES PER SE animum afficientes cel. Kantius possit. Som titeln 

anger utreds här om Kant, baserande sig på sina principer, verkligen med rätta kan 

hävda att ”ting i sig” kan påverka själen. Tegnér har i denna skrift smidigt anpassat 

sig till den kritik som framförs av den lundensiske professorn i teoretisk filosofi, Mat-

tias Fremling, känd anti-kantian, men han passar ändå på att hävda egna synpunkter. 

Framför allt kritiserar han samtidens dunkla filosoferande och hävdar i sin polemik det 

sunda förnuftets primat, detta i formuleringar som dagens läsare måste uppfatta som 

helt typiska för den mogne Tegnérs uppfattningar i hithörande frågor (se citat under 

rubriken ”Liknelser” nedan). Disputationen, som ägde rum den 20 december, varade 

i fem timmar och Tegnér fick försvara sig mot sju opponenter.4

År 1803 erhöll han en docentur i estetik. Vid vårterminens slut 1804 presiderade 

han vid en disputation över en av honom själv författad avhandling, Dissertatio de Diis 

Iliadis, som försvarades av en av hans lärjungar. Ämnet var Iliadens gudar, hur skild-

2 En utförlig redogörelse för Tegnérs befordringsgång återfinns i Nilsson 1913, s. 1–23.

3 Texten är återgiven i Tegnér 1913, s. 428–437.

4 Se Böök 1946, I, s. 81.



h a ns hela n der 35

ringen av dem hade uppfattats i forntiden och hur den av senare tider skulle bedömas; 

en frågeställning som hörde till estetikens område.5

År 1805 blev Tegnér adjunkt i estetik och 1808 vikarierande professor i detta ämne. 

Då disputerade han över ämnet De officiis, quae collidi dicuntur, det vill säga om pliktkol-

lisioner, i avsikt att kunna efterträda den lundensiske professorn i praktisk filosofi, som 

avlidit året dessförinnan. Avhandlingen var hans mest omfattande på detta område. Som 

extraopponent uppträdde lektorn Fredrik Johan Cederschiöld. Tegnér försvarade sig 

enligt de flesta med den äran, men det blev Cederschiöld som till slut fick professuren.6

Aphorismi (”definitioner”) är två korta pedagogiskt formulerade avhandlingar, datera-

de 1809 respektive 1810, författade av Tegnér och försvarade av ett par av hans elever, un-

der Tegnérs presidium. Den första innehåller en klassifikation av de viktigaste filo sofiska 

systemen. Den andra är en kritisk analys av det kantianska kategoriska imperativet.

År 1811 disputerade Tegnér i teologi över ämnet De Gnosi ejusque in Novo Testa-

mento vestigiis. Tegnér vill här undersöka om det i Nya testamentet kan anas ställ-

ningstaganden till gnostiska begrepp och lärosatser. Avhandlingen gör ett påfallande 

modernt intryck på en modern läsare. I den omfattande notapparaten hänvisas till 

relevant forskning som utförts på området, och senare tiders religionshistoriker har 

menat att Tegnér här befann sig i forskningsfronten när han hävdade att gnosticis-

mens idéer stammar från iranska religioner snarare än från neoplatoniserande källor.7

År 1810 utnämndes Tegnér till professor regius i grekiska utan ändrade tjänsteför-

hållanden. Han förblev adjunkt i estetik och vice bibliotekarie, tills han 1812 blev Ling-

uae Graecae professor.

Tegnérs latin – en karakteristik

Som latinförfattare skiljer sig Tegnér från sin beundrade lärare Matthias Norberg, 

grecist och i första hand framstående orientalist, ”Orientens vän och Nordens heder” 

5 Den lilla skriften inleds av en svensk dikt, där författaren i högstämda och vackra ordalag hyllar 

sin svärfar brukspatronen Christoffer Myhrman och prisar det praktiska, nyttiga bergsbruket. 

Se Böök 1946, I, s. 96.

6 Se Böök 1946, I, s. 129–130.

7 Tegnér uttrycker sig själv mycket nedsättande om sin prestation (”det ömkligaste jag tills dato 

skrivit”). I brev till svågern Bengt Myhrman skriver han i sin karakteristiska raljerande stil: 

”Jag kan naturligtvis aldrig ett ord teologi; men hoppas att min disputation därigenom blir så 

mycket likare de andra härvarande teologernas.” Se Böök 1946, I, s. 164–165.



kvhaa konferenser 11436

som Tegnér kallade honom i prologen till Nattvardsbarnen. Norbergs stil var taci-

teisk.8 Tegnér kom däremot att ansluta sig till det ciceronianska stilidealet.9

Jag ska här försöka ge en karakteristik av det latin som möter läsaren i dessa texter. 

Vi ska se på ordförrådet, några karakteristiska drag i den vetenskapliga diskursen, ett 

par stilistiska fenomen, exempelvis relativ anknytning, hyperbaton, synonymanhop-

ning och liknelser.

Ordförrådet

En självklarhet i sammanhanget är den filosofiska terminologin, som återspeglar den 

tidigmoderna filosofins huvudinriktningar och, inte minst, den allra senaste tidens 

filosofiska systembyggen, inte minst Kants och Schellings. Här förekommer alltså en 

rad namn som av naturliga skäl inte återfinns i det antika latinet. Det rör sig om väl-

bildade neologismer, belagda från 1600-talet och framåt. I normalfallet (de tre först-

nämnda nedan) handlar det om ord bildade enbart på grekiska morfem,10 i de två sista 

exemplen om hybridord. Motsvarande adjektiv, grekiska eller latinska, finns i antik 

grekiska och/eller antikt latin (då ibland bara hos senantika författare). Exemplen är 

hämtade från Aphorismi (1809, 1810).

idealismus, ty. Idealismus, fr. idéalisme, eng. idealism, från mitten och slutet 

av 1700-talet; idealis hos Martianus Capella, De nuptiis Mercurii et Philo-

logiae (ca 400).

8 Tegnér högaktade Norberg för hans lärdom och hans djupa kunskaper i de främreorientaliska 

språken. Han var däremot kritisk mot det styvmoderliga sätt varpå Norberg behandlade gre-

kiskan. Se Böök 1946, I, s. 56.

9 Ett föredöme härvidlag var Johan Lundblad, professorn i romersk vältalighet och poesi (som 

hade studerat för Ernesti i Leipzig), en lysande företrädare för den ciceronianska elegansen. 

Tegnér förhöll sig däremot kritisk till Lundblads undervisning. Se Böök 1946, I, s. 55–57.

10 Notera också den vanliga metoden att i boktitlar använda en grekisk terminus technicus som 

sedan översätts med en latinsk parafrasering, exempelvis i Johannes Hevelius stora arbete om 

månen, Selenographia sive lunae descriptio (Danzig 1647), Ludovicius Nonnius bok om fisk-

ätande Ichthyophagia sive de piscium esu (Antwerpen 1616) eller Nathaniel Hodges redogörelse 

för den stora pesten i London, Loimologia, sive pestis nuperae apud populum Londinensem 

grassantis narratio historica (London 1672). Denna företeelse finner man också i de moderna 

språken, exempelvis i Thomas Brownes arbete om begravningsurnor, Hydriotaphia, Urn-

Buriall (London 1658).



h a ns hela n der 37

scepticismus, ty. Skeptizismus, fr. scepticisme, eng. scepticism, från mitten av 

1600-talet; scepticus hos Quintilianus; σκεπτικός hos Lukianos (ca 150), båda 

med referens till pyrrhonismen.

criticismus, ty. Kritizismus, fr. criticisme, eng. criticism, 1600-talet. Kan avse 

både ’allmän skepticism’ och ’litterär kritik’.11 Criticus hos medicinska förfat-

tare ’avgörande’; hos Cicero ’som kritiserar’; κριτικός ’som avgör, särskiljer’, 

hos medicinska författare och hos grammatiker.

materialismus, ty. Materialismus, fr. matérialisme, eng. materialism, från 

mitten av 1700-talet; materialis hos Macrobius (ca 400).

transcendentalismus, ty. Transzendentalismus, fr. transcendantalisme, eng. 

transcendentalism, från början av 1800-talet, med referens till Kant och se-

nare till Schelling; transcendentalis i medeltida latin i betydelsen ’metafysisk’.

Man möter också en rad andra ord som inte förekommer i det antika latinet. Även 

dessa exempel har jag hämtat från Aphorismi.

Själva ordet aphorismus tycks inte vara belagt som grekiskt lånord i antikt 

latin. I antik grekiska är ἀφορισμός vanligt (Aristoteles, Theophrastos, Hippo-

krates) i betydelsen ’avgränsning’, ’definition’, ’grundläggande sats’. Termen 

fick genomslag i vetenskapen genom Francis Bacon som lanserade den i sin 

Novum organon 1620. Jämför Boerhaave, Aphorismi de cognoscendis et curan-

dis morbis (Grundläggande satser rörande kunskapen om sjukdomar och 

deras botande, 1710), Agardh, Aphorismi botanici (Botaniska definitioner, 

1817). Ordet är bildat av ἀπὸ ’från’, ’av’ och ὁρίζω ’begränsa’, ’avskilja’ (jfr 

horisont). Vårt lånord aforism har den specialiserade betydelsen ’kärnfullt 

formulerad tanke’. Som välfunnen titel på Tegnérs två avhandlingar 1809 

och 1810 har ordet sin klassiska betydelse av just ’grundläggande definition’.

noumena τὰ νούμενα ’de tänkta sakerna’, ’det tänkta’, plural av gr. νούμενον 

’tänkt’, av νοέω ’jag förstår’, ’jag tänker’ och νοῦς, ’förnuft’. I kantiansk filosofi 

betecknar noumenon det översinnliga, som bara kan uppfattas med förnuftet 

11 Senare, från 1800-talets början ofta med referens till Kants filosofi, exempelvis: Philosophiam 

Criticam, de qua nostris temporibus magna opinio fuit, in hoc vitium incidisse […] (Commentatio 

quaestionis an congruenter praeceptis suis ponere RES PER SE […] cel. Kantius possit 1802, s. 5).



kvhaa konferenser 11438

och som står i motsatsförhållande till fenomenen (τὰ φαινόμενα), vilka ’visar 

sig’ och kan erfaras genom sinnena.

identitas i antikt latin mycket sällsynt, troligen enbart hos Martianus Capella, 

De nuptiis Mercurii et Philologiae (ca 400). Viktig term i Schellings Identitäts-

philosophie (tanken att anden och naturen har ett identiskt substratum).

Några karakteristiska markörer i det vetenskapliga språket

Utmärkande för språket i Tegnérs avhandlingar är att meningarna i regel är ganska 

korta och den logiska uppbyggnaden klar och genomskinlig. Man kan som ett enda, 

men mycket typiskt, exempel anföra hur Tegnér resonerar i avhandlingen Dissertatio 

de Gnosi ejusque in Novo Testamento vestigiis (1811). Författarens målsättning i denna 

lilla skrift är att påvisa förekomsten av ställen i Nya testamentet som innehåller po-

lemik mot gnosticismen, detta i anslutning till senare tiders exegeter, vilka han flitigt 

hänvisar till i sina noter. Tidigare har man ansett, säger Tegnér (s. 24), att Paulus och 

även Johannes på ett antal ställen i sina brev vänder sig mot samtida judiska föreställ-

ningar, men en närmare granskning gör det troligt att de där i stället polemiserar mot 

samtida gnostiska teorier.

Vi måste anse, hävdar Tegnér, att gnostiska läror var spridda i den främreorienta-

liska miljön och redan från första början uppfattades som ett hot mot kristendomen:

Så förklaras allt lätt på ett övertygande sätt. Men det är inte bara dessa om-

ständigheter som ger stöd åt vår uppfattning. Ty Clemens Alexandrinus (i 

not: Stromat. L. II, c. XI) berättar att gnostiker i hans generation förkastade 

Paulus brev till Timotheus, i första hand av den anledningen att de kristna 

brukade polemisera mot dem just med utgångpunkt från den texten. Alltså 

trodde de äldsta kristna att aposteln med de citerade orden hade avsett gnos-

tikerna! Gnostikerna själva motsatte sig emellertid inte en sådan tolkning och 

ansåg den åtminstone inte som tveksam eller osäker utan de ratade av den här 

anledningen hela brevet.

Sic omnia facile & probabiliter explicantur. Neque tamen haec sola sunt quae 

sententiam nostram muniant. Refert enim Clemens Alexandrinus sui temporis 

Gnosticos rejecisse Epistolas Pauli in Timotheum, eam maxime ob caussam, 

quod Christiani ceteri ex loco praecipue nostro contra eos disputare solebant. 

Credebant igitur antiquissimi Christiani, Apostolum allatis verbis Gnosticos 



h a ns hela n der 39

significasse. Ipsi autem Gnostici talem interpretationem non impugnarunt, 

nec dubiam saltim & incertam habuerunt, sed totam Epistolam ob hoc unum 

aspernati sunt.

Som vi ser är ledens inbördes sammanhang klart angivet genom språkliga markörer 

(partiklar, adverbial, samordnande konjunktioner), som anger motivering eller kau-

salitet (enim), konklusivitet (sic, igitur) eller motsatsförhållande (autem, sed, tamen), 

allt elegant varierat och inspirerat av den bästa utredande klassiska prosans diskurstyp.

Några stilistiska drag

Relativ anknytning och hyperbaton

Tegnér använder sig ofta av relativ anknytning (d.v.s. nyttjande av relativa pronomina 

i stället för demonstrativa). Hyperbaton (d.v.s. avstånd i satsen mellan huvudord och 

bestämning) förekommer också i betydande omfattning. Här ges bara några få exem-

pel, som får illustrera den klassiska elegansen i hans latin.

Quorum in convenientia justaque conjunctione omnis veritas sita est (Apho-

rismi 1809, I)

Quam quidem quaestionem omnis Philosophia aut solvere conatur, aut solvi 

non posse affirmat (Aphorismi 1809, I)

Quae [scil. philosophia] vero Naturam primam ponit … (Aphorismi 1809, II)

Qua in formula haec reprehenderem … (Aphorismi 1810)

Qui cum consilio magis polemico quam historico scripserint, mancam admo-

dum praebent & quasi fortuitam harum rerum cognitionem. (Dissertatio de 

gnosi …, s. 7; hyperbaton markerat med rak stil)

Fyllighet och synonymanhopning

Samordning av likabetydande ord, substantiv, adjektiv eller verb, berikar texterna, 

kompletterar med nya aspekter och bidrar rent allmänt till intrycket av klassisk stil-

nivå i bästa ciceronianska tradition.



kvhaa konferenser 11440

[Denna del av filosofin] har som sitt huvudsakliga område och fält att påvisa 

och utreda icke blott varseblivningens väsen och natur, utan även dess ur-

sprung och första grundvalar.

… in qua tota locum suum habet et campum, non solum vim et naturam 
monstrare et exponere, sed ad primas quoque origines ejus et principia ad-

scendere. (Commentatio quaestionis an congruenter praeceptis suis ponere RES 

PER SE […] cel. Kantius possit 1802, s. 3.)

Tankens former eller kategorier är av naturen inpräntade och medfödda [en-

ligt Kant].

[… cogitandi formas seu Categorias …] animo a natura insitas et innatas 

esse. (Commentatio quaestionis an congruenter praeceptis suis ponere RES PER 

SE […] cel. Kantius possit 1802, s. 8.)

[Skepticismen] … hävdar och betonar envist att ingenting är objektivt säkert.

[Scepsis] … nihil objective certum esse asserit et urget. (Aphorismi 1809, III.)

[Vår tid är] rik på olika metafysiska system, överflödande av och dignande 

under abstraktioner och spetsfundigheter av alla slag.

[Tempus] ferax contentionum Metaphysicarum, omnibusque subtilitatibus 
spinisque disserendi luxurians et laborans. (De officiis, quae collidi dicuntur 

1808, s. 3.)

Precis som, när det gäller stater och riken i våra dagars Europa, allt kastas 

omkull och ödelägges, på samma sätt har vi i filosofin, i synnerhet under de 

sistlidna tjugu åren, sett så omstörtande reformer och tumult att allt gammalt 

och heligt störtas omkull och nya företeelser och sådant som tidigare ej skådats 

visar sig, precis som vid jordbävningar […]



h a ns hela n der 41

Ut enim, si regna civitatesque Europae spectas, omnia jactantur vastanturque; 

ita quoque in Philosophia, his praecipue viginti annis, tanti conatus tantique 

tumultus exstiterunt, ut, veluti in motibus terrae, antiqua omnia et sacra fun-

ditus eversa, novaque quaedam et antea non visa exorsa appareant […]. (De 

officiis, quae collidi dicuntur 1808, s. 3; beträffande tanken, se nedan under 

”Liknelser”.)

Liknelser

Liknelser använder Tegnér i betydande omfattning, särskilt i polemiska sammanhang. 

Det sker i bästa Tegnérsk stil, ofta med emfas, humor och bitande elakhet:

I detta liknar det mänskliga förnuftet (ratio humana) solen: även om den inte 

alltid lyser klart, brukar den, även om den är dold bakom moln, lysa tillräck-

ligt mycket för att vägleda oss.

In quo ratio humana soli similis est; qui si non semper clare, tamen vel nubi-

bus conditus, satis ad viam monstrandam lucere solet. (Commentatio quaestio-

nis an congruenter praeceptis suis ponere RES PER SE […] cel. Kantius possit 

1802, s. 14; jfr Nilsson 1913, s. 35–37.)

Själen blir i denna materialistiska åskådning som en otillgänglig ö, som inte 

kan nås på en bro eller med ett skepp.

In Materialismo Mens semper inaccessae insulae instar erit, quae neque 
ponte neque navi attingitur. (Aphorismi 1809, II.)

Eftersom denna doktrin (d.v.s. den dogmatiska skepticismen) inte vill låta sig 

infogas i någon filosofisk församling är den inte medborgare eller vän till nå-

gon, förhatlig för både andra och sig själv, en sorgsen och olycklig skugga som 

irrar omkring vid den mänskliga kunskapens Styx utan att komma vidare, 

vare sig till Himlen eller Helvetet.12

12 Den avslutande bilden är inspirerad av Vergilius, Aeneiden 6, 295–330, den gripande skild-

ringen av de dödas själar, som irrar omkring vid floden Styx i Underjorden.



kvhaa konferenser 11442

Quae doctrina, cum nulli societati philosophicae adscribi velit, nulli civis, nulli 
amica est, et aliis et sibi invisa: tristis et infelix umbra, quae ad Stygem cogni-

tionis humanae errans neque ad Superos, neque ad Inferos pervenire potest. 

(Aphorismi 1809, IV.)13

Dessa filosofer synes vara höggradigt lika dem som en gång försökte bygga 

det berömda Babels torn. Och ingalunda saknas det som blev resultatet den 

gången, nämligen språkförbistring.

philosophi isti iis simillimi videntur, qui quondam Babylonicam illam 
turrim exstruere conabantur; neque certe abest quae tum secuta est, discordia 

linguarum. (De officiis, quae collidi dicuntur 1808, s. 3–4.)

Man måste förlåta oss om vi vid behandlingen av denna fråga inte går djupt 

ned i metafysiska undersökningar och den filosofiska lärans hemligaste vrår. 

Vi kommer dock kanske inte så lätt att få förståelse för detta, särskilt i denna 

tid, när all filosofi har börjat likna vattensamlingar, vars botten vi inte kan se, 

antingen därför att de är alltför djupa eller för att de är alltför grumliga.

Quo justius excusandi erimus, si in eo tractando haud ad inquisitiones Meta-

physicas latebrasque doctrinae descenderimus. Quam tamen veniam haud ita 

facile habebimus, his praecipue temporibus, ubi omnis philosophia coeperit 
similis esse aquis, quarum ima haud perspici possint, vel quod nimis pro-
fundae sint, vel quod turbatae. (De officiis, quae collidi dicuntur 1808, s. 49.)

Det sista exemplet under rubriken ”Fyllighet och synonymanhopning” ovan innehål-

ler också exempel på Tegnérs bruk av liknelser. Beskrivningen av hur allt kastas omkull 

och ödeläggs liksom vid en jordbävning syftar på franska revolutionen och Napole-

ons uppstigande till makten; inte minst, förstås, just de tre omedelbart föregående 

13 Tegnér använder faktiskt detta uttryck igen i brev till Brinkman den 28 september 1825, som ett 

omdöme om Atterbom: ”[…] men ännu sväfvar han mellan himmel och jord i Metafysikens 

töckenland, ’tristis et infelix umbra, quae nec ad superos, nec ad inferos pervenire potest’. Af all 

syra är ingen så skadlig för den menskliga organismen, som den metafysiska magsyra hvilken 

förmörkar hufvudet och hopkrymper hjertat. Det gifves hvarken i konsten eller i lifvet något 

annat som saliggör än genomskinlig klarhet, som rätt väl låter förena sig med det djupaste 

djup.” (Brev III, s. 314.)



h a ns hela n der 43

årens händelser: trekejsarslaget vid Austerlitz (1805) med den därpå följande freden 

i Pressburg och Tysk-romerska rikets upplösning (1806) samt Napoleons segrar över 

Preussen vid Jena och Auerstädt (1806) och sedan Friedland (1807) och därefter Til-

sitfreden samma år. Under det år då avhandlingen De officiis, quae collidi dicuntur 

ventilerades, 1808, skrev han också Krigssång för skånska lantvärnet, som tillkom som 

en reaktion på nederlagen i det finska kriget och rent allmänt kommenterar Sveriges 

utsatthet i ett Europa som befinner sig i kris och förvandling. Här möter vi formu-

leringar som påminner om det ovan citerade stycket från Kollisionläran. I Krigssång 

heter det ”De sekelgamla / de lagbesvurna / världsformer ramla”.14

Beträffande det babyloniska tornbygget (iis simillimi videntur, qui quondam Baby-

lonicam illam turrim exstruere conabantur) noterar vi att Tegnér här föregriper sin be-

römda formulering i Epilog vid Magister-Promotionen i Lund 1820: ”De gamle byggde 

sanningen ett tempel […]. Nu bygger man ett Babelstorn i stället, en tung barbarisk 

byggnad; mörkret kikar igenom trånga fönstergluggar ut. Till himlen skulle tornet nå, 

men hittills har det dock stannat vid förbistringen.”

Latinets ställning under 1700- och 1800-talen

Att akademiska avhandlingar i regel skulle skrivas på latin var i Sverige självklart ännu 

vid 1800-talets början.15 Det var i de flesta fall okontroversiellt. En betydande del av 

litteraturen i de olika vetenskapliga disciplinerna bestod ännu av latinska verk. Det 

kan, tror jag, vara berättigat att här i en liten exkurs klargöra hur fullständigt självklart 

det ännu vid 1800-talets början var att framlägga sina tankar på latin.

I alla discipliner hade man under studierna skaffat sig de grundläggande kunska-

perna genom studier av facklitteratur skriven på latin. Det gällde utövare av studia 

humaniora, förstås, men kanske i ännu högre grad botanister, zoologer, medicinare, 

astronomer, matematiker och fysiker. Att framlägga sina rön på latin var praktiskt: 

terminologin fanns där till hands redan, och nya ord kunde lätt bildas på latinska stam-

mar och inlånade grekiska; fraseologin var lättillgänglig och diskurstypen väletablerad. 

Dessutom kunde man med sina publikationer nå hela den lärda världen.

För 1700-talets svenska naturalhistoriker, astronomer och matematiker var latinet det 

självklara uttrycksmedlet. Anders Celsius (1701–1744), astronomiprofessor och fram-

stående fysiker, presenterade sina rön i en rad avhandlingar, avfattade på ett klart, lättläst 

14 Jfr Böök 1946, I, s. 139. Böök visar på likheten med formuleringar i Schillers Der Antritt des 

neuen Jahrhunderts: ”Und das Band der Länder ist gehoben, / und die alten Formen stürzen 

ein.”

15 Se Östlund & Örneholm 2000 med värdefulla frekvensangivelser och den klargörande över-

sikten i Lindberg 1993, s. 75–86.



kvhaa konferenser 11444

och samtidigt elegant latin, exempelvis De satellitibus Jovis (”Om Jupiters månar” 1741). 

Respondent på den avhandlingen var Pehr Wargentin (1717–1783), som aktivt hade 

deltagit i de svåra matematiska beräkningarna och utformat tabellerna över de fyra då 

kända månarnas banor. Wargentin kom senare att själv bli professor i astronomi, mång-

årig sekreterare i Kungliga Vetenskapsakademien (i Stockholm) och välkänd pionjär 

på statistikens område. Sina insikter i astronomins fundamenta dokumenterade han 

tidigt i ytterligare en avhandling på latin, De incrementis, quae cepit astro nomia ab 

ineunte hoc saeculo (”Om de framsteg som astronomin har gjort från början av detta 

århundrade”, 1746).

Under loppet av 1700-talet hade dock ett par av de moderna europeiska språken 

börjat ta över latinets roll på vetenskapens alla fält. Det gäller till att börja med franska 

och tyska och så småningom även engelska. Men fortfarande under 1730-talet var av 

alla vetenskapliga verk tryckta i Europa cirka 30 procent skrivna på latin.16

Vi kan för fortsatt exemplifiering lämpligen nämna de vetenskapens heroer som 

Tegnér hyllar i Akademisången (Sång den 5 april 1836): Carl von Linné, som med Teg-

nérs ord ”stod segersäll bland sina blomsterfanor”, skrev nästan allt på latin. Han var 

dessutom själv författare till åtskilliga av de talrika avhandlingar på latin som han pre-

siderade för, och i sin omfattande utländska korrespondens nyttjade han i regel det 

gamla romarspråket. Astronomiprofessorn Daniel Melanderhielm (1726–1810) beräk-

nade, med Tegnérs ord, ”himlafärden för månens skiva och planetens ring” och fram-

lade sina resultat i åtskilliga publikationer på latin, till exempel Disquisitiones nonnul-

lae circa Lunae theoriam ex principiis gravitatis derivandam (”Några undersökningar 

rörande Månens teori såsom härledd ur tyngdkraftens principer”, 1784). Dessutom 

pläderade han för bibehållandet av latinet som ett för alla nationer gemensamt språk 

(Undersökning om nyttan af ett eget de lärdas språk, 1811). Kemiprofessorn Torbern 

Bergman (1735–1784) drog upp ”grundritningen till världen” enligt Tegnérs formu-

lering i samma dikt. Sitt system kunde han bekantgöra för kolleger i hela den lärda 

världen genom skrifter som Disquisitio de attractionibus electivis (”Undersökning om 

valfrändskaper”, 1775, omarbetad 1783), Sciagraphia regni mineralis (”Översikt rörande 

mineralriket”, 1782) och samlingsverket Opuscula physica et chemica (”Mindre arbeten 

i fysik och kemi”, 1779–1790). Detta som exempel på latinets starka ställning under 

1700-talet.

Inom vissa discipliner förblev latinet det självklara mediet för internationell kom-

munikation långt in på 1800-talet. Det gäller, som sagt, inte minst fysik, astronomi 

och matematik. Man kan för klarhetens skull nämna några verk som publicerades ute 

i Europa under den epok då Tegnér var verksam: De italienska fysikerna Luigi Galvani 

16 Waquet 1998, s. 102–106.



h a ns hela n der 45

(1732–1798) och Alessandro Volta (1745–1827) offentliggjorde sina tidiga rön inom 

elektricitetsläran på latin. Den danske fysikern Hans Christian Ørsted (1777–1851) 

spred sina epokgörande upptäckter om sambandet mellan magnetism och elektrici-

tet i en liten skrift med titeln Experimenta circa effectum conflictus electrici in acum 

magneticam (”Experiment rörande den elektriska strömmens påverkan på magnet-

nålen”, 1820). Den tyske astronomen Friedrich Wilhelm Bessel (1784–1846), känd 

för den första parallaxbestämningen av en stjärna, publicerade Fundamenta astrono-

miae (1818) och Tabulae Regiomontanae (”Königsbergstabeller”, 1830). Matematikern 

Johann Carl Friedrich Gauss (1777–1855) skrev några ungdomsverk på latin. När ung-

raren János Bolyai (1802–1860) år 1832 lade fram sin framställning om icke-euklidisk 

geometri var det i ett latinskt verk, Appendix scientiam spatii absolute veram exhibens 

(”Tillägg visande en absolut sann vetenskap om rummet”).

Under hela 1700-talet hade det varit en självklarhet för en person med grundläg-

gande bildning att man skulle kunna läsa och förstå latinsk text och även kunna ut-

trycka sig väl på romarspråket. När Ludvig XVI och Marie-Antoinette i juni 1775 hade 

återvänt från kröningsceremonin i Reims besökte de Collège de Louis-le-Grand i Pa-

ris, varvid de hälsades välkomna med ett elegant formulerat latinskt hyllningstal, fram-

fört av en duktig sjutton år gammal lovande student. Ynglingen hette Maximilien Ro-

bespierre. (Han skulle senare bli känd genom en spektakulär och snabb karriär, vilken 

som bekant tog ett dramatiskt slut den 27 juli 1794, eller den 9 thermidor år II, som 

det hette när det begav sig.)

På historiografins fält och i samhällsvetenskaperna skrevs länge åtskilliga verk på 

latin. Ett exempel: Den franske socialisten och fredsvännen Jean Jaurès (1859–1914) 

disputerade 1889 med en avhandling med titeln De primis socialismi Germanici linea-

mentis apud Lutherum, Kant, Fichte et Hegel (”Om de första antydningarna till tysk 

socialism hos Luther, Kant, Fichte och Hegel”).

En viktig aspekt av latinbruket bör nämnas i detta sammanhang: Det fanns en möj-

lighet att uttrycka sig på ett friare och kanske även rentav provokativt sätt om man 

skrev på det gamla romarspråket. Det är detta som brukar kallas latinets asylfunktion. 

Kontroversiella och heterodoxa idéer kunde ibland tolereras om de formulerades på 

latin och därmed var tillgängliga enbart för en lärd publik. Om de offentliggjordes 

på folkspråken blev de däremot farliga och potentiellt revolutionära. Ett exempel är 

Linnélärjungens Peter Forsskåls (1732–1763) avhandling De libertate civili (”Om den 

medborgerliga friheten”, 1759). Författaren ville låta trycka den på svenska också, vil-

ket förbjöds av berörda myndigheter. Motiveringen var att sådana tankar som Forsskål 

hade lagt fram passade bättre på latin, i bokform; men om de offentliggjordes på folk-

språken kunde de läsas av alla och därmed få karaktären av pamflett.



kvhaa konferenser 11446

Potentiellt farliga tankar finner man även i Tegnérs latinska texter; ett mycket gott 

exempel är det av Tegnér författade svaret på magisterfrågan vid promotionen i Lund 

1802. Ämnet var, som vi har sett, om lärdom och vitterhet skulle kunna växa till i lika 

hög grad under det kommande århundradet som under det föregående (An sperandum 

est, fore ut disciplinae et literae saeculo undevicesimo tanta capiant incrementa quanta 

saeculo duodevicesimo ceperunt). Den av fakulteten utsedde förste talaren över ämnet, 

Frantz Liljenroth, uttryckte programenligt – enligt fakultetens anvisning – en pessi-

mistisk syn på den saken.

Tegnérs uppgift var att bemöta kritiken, och det gjorde han med besked: han fram-

förde på sitt eleganta latin sina förhoppningar om att stora framsteg skulle ske. Bland 

annat ville han framhålla den senaste tidens goda utveckling i det revolutionära Frank-

rike. Under det att revolutionens företrädare där sade sig kämpa för friheten och män-

niskors rättigheter (pro libertate juribusque hominum pugnare) hade man i själva verket 

utövat det grymmaste tyranni (crudelissimam tyrannidem exercuit), både mot andra 

nationer och mot det egna folket, och uppfyllt allt med skräck och blod (horrore et 

sanguine omnia implevit).17 Men numera kan man, menar Tegnér, konstatera att Frank-

rike är ett fredligt och lugnt land (pacatam et quietam) som läker de sår som landet tidi-

gare tillfogats (antiqua vulnera resarcientem) och nu åter har en stabil regim och iakttar 

den respekt för lag och goda seder som religionen garanterar. Detta lugn, dessa fredliga 

förhållanden är ju förutsättningen för bildning och vetenskapliga studier (Omnis au-

tem hominum cultus omniaque litterarum studia pacem requirunt).

Mot detta kunde väl den förste talaren, Frantz Liljenroth, rimligtvis inte ha några 

invändningar, utropar Tegnér. Särskilt vill han framhålla att Napoleon är den som 

har skapat fred och den goda ordning som kommer att bli bestående: ”Freden har 

återställts genom tapperheten och klokheten hos denne man, som du [Liljenroth] nu 

har anklagat för tyranni, den har återgivits till hela Europa. Och dess frukter kommer 

till en del oss till godo, men allra mest skall de gynna våra efterkommande.” (ea [pax] 

vero virtute et sapientia ejus viri, quem tu tyrannidis accusavisti, toti Europae reddita 

est; ejusque fructus partim ad nos, maxime vero ad posteros nostros redibunt.)18 Hållet 

på svenska skulle ett sådant tal förvisso ha bemötts med ogillande och fördömanden 

av tidens makthavare.19

17 Tegnér 1802b; texten hos Tegnér 1913, s. 431. Om Tegnérs argumentation, se Nilsson 1913, 

s. 33–35.

18 Tegnér 1802b; texten hos Tegnér 1913, s. 432.

19 Från sina tidiga år hade Tegnér betraktat den franska revolutionen med sympati, precis som sin 

svärfader, den upplyste brukspatronen Christoffer Myhrman (och säkert under inflytande från 

honom). Vältaliga bevis för hans beundran för den unge framgångsrike revolutionsgeneralen 

och blivande förste konsuln finner man i ett par ungdomsdikter som tillkom i samband med 



h a ns hela n der 47

Man kan se tendensen även bland annat i de verk där man har en svensk version att 

jämföra med, exempelvis i de avslutande orden i Kollisionsläran, där vi finner det ovan 

citerade omdömet om den samtida filosofin, som liknas vid grumliga vattensamlingar. 

Dessa ord saknar motsvarighet i den svenska översättningen.20

Sammanfattning

Som framgått av ovanstående var det alltså vid de svenska universiteten ännu vid 

1800-talets början en självklarhet att kunna skriva ett gott latin. Och det var säkert 

lättare för många bildade svenskar att uttrycka sig på romarspråket än på svenska. 

Där fanns en hel antik värld att spegla sig i, att pryda texten med, en förrådskammare 

för uppfinningsförmågan och för den vackra diktionen, det som på latin kallas inven-

tio och elocutio. Där fanns också specialterminologin, där fanns ordförrådet och den 

lämpliga fraseologin.21

rapporterna om Napoleon Bonapartes egyptiska fälttåg och hans återvändande (alltså 1799, 

strax före Brumaire-kuppen): ”Vid tidningen om Bonapartes död” och ”Vid tidningen om 

Bonapartes återkomst”. Det var krämarnationen England som för Tegnér tedde sig som det 

stora hotet. Europa riskerade att fjättras vid det engelska rövarskeppet, enligt honom. Lord 

Nelson var havens Tamerlan, Pitt jämförs med Miltons Satan; och när Geijer 1810 återvände 

till Sverige från England gratulerade Tegnér honom till att ha undgått att bli pressad till matros 

i engelska flottan. Det står också klart att Tegnérs beundran för Napoleon varade mycket 

länge, till kejsarens fall 1814 och 1815, och längre, något som framgår med all önskvärd tydlig-

het i flera dikter, exempelvis ”Hjälten” (1813), ”Den vaknade Örnen” (1815), ”Napoleons grav” 

(1831). Tegnér var givetvis skakad, bedrövad och besviken med anledning av Tilsit-freden, som 

gav Alexander I möjligheten att erövra Finland, men han insåg hela tiden klart att en natt-

svart reaktion väntade Europa, en mardröm av kleriko-feodalt förtryck, om Napoleon skulle 

besegras. Sina farhågor uttryckte han i Nyåret 1816: Svärd förer han icke, / den adlige hjälte, / 

men radband i hand och en dolk i sitt bälte […]. Visst synes släktet en krympling, men det / 

kommer av engelska sjukan. […] Hejsan! Religionen är Jesuit […]. Se Böök 1946, I, s. 24, 32, 41, 

43. I sin brevväxling uttrycker Tegnér senare, efter den store korsikanens fall, under årens lopp 

vältaligt sitt förakt för Heliga alliansen, inte minst då det blev bekant att stormakterna plane-

rade att agera tillsammans med Turkiet för att samfällt krossa den grekiska frihetsrörelsen. I 

ett meddelande till Brinkman (den 23 juni 1826) talar han klarspråk: ”skulle jag dessutom säga 

hvad jag tänker om Regenternas politik i den vägen, så blefve jag väl hängd eller utlefvererad 

till Hel. Mahomedanska Alliansen.” Brev IV, nr 95. Se Blomqvist 1989, s. 10–11.

20 Tegnér 1913, s. 171–217.

21 Vältaligheten och det sköna språket följde med latinet, med automatik. Ett gott exempel 

är Rudbecks Atlantica, exempelvis första bandet, där Rudbecks svenska står i högerspalten 

och Andreas Norcopensis (Nordenhielms) latinska översättning till vänster. Nordenhielms 

översättning är så mycket fylligare (ibland dubbelt så lång), mycket mer lättläst än Rudbecks 

svenska, och mycket vacker. Helander 2012, s. 130–133.



kvhaa konferenser 11448

I denna tradition står alltså Tegnér. Men vi har ovan kunnat konstatera att han 

skriver ovanligt väl, ett rikt, glasklart, lättläst och elegant latin, ciceronianskt och klas-

siskt i sin grundton. Man noterar genast den höga stilistiska nivån, språkets spänst, 

elegans, inte minst synonymanhopningarna och liknelserna, som skänker livlighet åt 

framställningen.

Av de mest kända antika romerska författarna hade han givetvis läst de flesta. De 

augusteiska skalderna, Vergilius, Horatius och Ovidius, citerar han ibland i sina brev, 

oftast uppenbarligen ur minnet.22 Det har ibland hävdats att han kanske inte har gått 

så djupt i den klassiska latinska prosalitteraturen, men han levde och verkade – som vi 

har sett i föregående avsnitt – i en värld där man dagligen, som en självklar del av det 

akademiska livet, läste latinsk litteratur inte bara från den antika epoken utan från alla 

tider, företrädesvis från de tidigmoderna århundradena, inom alla discipliner. Det var 

dessutom en miljö där man hela tiden författade, ventilerade och försvarade avhand-

lingar skrivna på latin. Det var inte så egendomligt att man blev skicklig, och var man 

Tegnér blev man givetvis ovanligt bra.

22 Se Johnny Strands (1984) fina sammanställning. Tegnér översatte också flera dikter av Horatius 

till svenska (företrädesvis ur Carmina).



Olle Ferm

Tegnér om skrattet och dess orsaker

I ett postscriptum till sin dissertation De caussis ridendi (”Om skrattets orsaker”) skri-

ver Tegnér att en djup sorg drabbat honom.1 En högt älskad bror, hans läromästare 

och vän, har i blomman av sin ålder plötsligt och obarmhärtigt ryckts bort.2 I denna 

situation vore det mer passande, säger han vidare, att inte skriva om skrattet utan om 

gråten, men tiden har varit knapp, alltför knapp för byte av ämne. Då något ändå mås-

te offentliggöras lägger han fram sitt scriptum, trots att han inte hunnit avsluta det, 

än mindre se över det han redan skrivit. Han tar självklart ansvar för de brister som 

föreligger och sätter sitt hopp till tidens gång och den glömska som omsluter obetyd-

liga verk och deras författare, varpå han tillägger: ”Glömskan ska i detta avseende som 

i andra inte vara ovälkommen.”3 Detta var, kan vi konstatera, en from förhoppning.

Tegnérs captatio benevolentiae är inte bara en i sammanhanget förväntad retorisk 

gest. Dissertationen har sina brister, det är uppenbart, och Tegnér omtalar dem också, 

1 Hänvisningar sker till texten i den 1875 utgivna Latinska skrifter (s. 12–19), där den rubriceras 

De caussis ridendi, som motsvaras av Tegnér 1802a. Översättningar till svenska finns: Elg 1983 

och en av Eva Odelman (ännu otryckt).

2 Lars Gustaf, fil.mag. och teol.lic. i Lund, dog den 8 maj 1802 i en ålder av 30 år. Meddelandet 

om hans död nådde Tegnér omkring den 17 maj. Den 20 maj lämnade han sin dissertation till 

tryckning, så att den skulle föreligga i tid. Under tiden skrev han ”Elegi öfver en broder”, fär-

digställd den 30 maj och som – Tegnér ovetande – trycktes den 9 juni i staden Lunds tidning 

Nytt och Gammalt genom professor Anders Lidbecks försorg; denne var preses vid Tegnérs 

disputation den 12 juni. Wrangel 1932, I, s. 121–122.

3 Mihi vero, in his ut in ceteris, oblivio haud ingrata erit. Tegnér 1875, s. 19.



Titelbladet till Tegnérs dissertation för magistergraden 1802, Om skrattets orsaker. Den är framlagd ”med 

tillstånd av den frejdade filosofiska fakulteten” (consentiente amplissimo ordine philosophico). Preses för 

disputationsakten var professorn i estetik Anders Lidbeck. Tegnér ”lägger fram” (exhibet) dissertationen och 

står också som auctor, det vill säga författare, inte respondent. Det anges även att han är extra ordinarie 

amanuens vid biblioteket, den första försörjning han fick vid universitetet. Dissertationen omfattar femton 

sidor och saknar indelning i kapitel, paragrafer eller teser. Fotnoter ges men ingen bibliografisk förteckning. 

(Kungliga biblioteket.)



olle fer m 51

låt vara i allmänna ordalag, vilket, givet omständigheterna, är förståeligt.4 I sitt ofull-

bordade skick är dissertationen tämligen kort. Men de frågor han ställer och de reso-

nemang han för är principiellt orienterade och därför värda att lyfta fram som ett vitt-

nesbörd om tiden, miljön och Tegnérs intellektuella profil.

*

Tegnér inleder med att försvara sitt ämnesval och diskuterar sedan vad som utlöser 

skratt och vilka effekterna och nyttan kan vara. Min genomgång av dessa moment 

bygger på en empatisk läsning. Det är Tegnérs budskap som förmedlas och det sker 

på hans bästa villkor. Det betyder att upprepningar tagits bort, att det som sakligt sett 

hör ihop förts samman när det av något skäl hamnat åtskils, och att rubriker liksom 

kommentarer är införda där jag funnit skäl att infoga sådana.5 Min disposition följer 

trots det huvudlinjerna i Tegnérs utläggning, om än avvikande i enskildheter. Efter 

denna genomlysning försöker jag avslutningsvis ringa in Tegnérs intellektuella hem-

vist. Det är, om man så vill, fråga om att identifiera författaren i verket, det vill säga 

”the implied author” för att tala med Wayne C. Booth.6 Det ska visa sig att han känns 

igen, åtminstone delvis, från andra texter av hans hand från samma tid.

försvar av ämnesval

Mitt ämne kan, noterar Tegnér inledningsvis, tyckas lättviktigt och obetydligt, men 

det som är ett vanligt inslag i det mänskliga umgänget och som alla dessutom känner 

till bör uppfattas som angeläget att närmare undersöka.7

Denna plaidoyer är alltjämt gångbar. Peter Berger, den kände sociologen, hävdar 

i sin monografi Redeeming laughter (1997) att skrattets skiftande funktioner bör un-

dersökas med tanke på att skrattet är ”allestädes närvarande” (ubiquitous). Det ger sig 

ständigt och i varierande former till känna i vårt vardagsliv, samtidigt som det finns 

överallt; som företeelse är skrattet universellt.8 Undertiteln på Bergers studie är The 

comic dimension of human experience. Också Tegnérs studieobjekt är i många fall det 

4 Han hade helst gjort det skrivna ”elegantare eller åtminstone mindre konstlöst” (politiora aut 

certe incomta minus). Nu är den, enligt hans egen utsago, ”ofullgången” (imperfecta), ”ett hast-

verk” (festinata).

5 Min utgångspunkt är i bästa fall i enlighet med vad Popper (1966, vol. II, s. 225) anför som 

förebildligt: utbytet som ett ömsesidigt åtagande.

6 Booth 1983, s. 211–221.

7 Tegnér 1875, s. 12.

8 Berger 1997, s. xiii–xvii.



kvhaa konferenser 11452

av upplevd komik utlösta skrattet, men det ord han använder om ”det som lockar till 

skratt” är ridiculus, härlett ur verbet ridere, ”skratta”.9 Sambandet orsak–verkan är i la-

tinet således etymologiskt givet. I Tegnérs text förekommer ordet ”komedi”, comedia, 

men inte ordet comicus, vilket förklaras av att det i klassiskt latin inte betyder ”komisk” 

i vår mening utan ”det som hör ihop med komedin”.

Skrattet står för glädje, munterhet, noterar Tegnér. Motpolen är sorg och tårar. 

Dessa två sinnestillstånd har begåvats med var sin teaterform, komedien respektive 

tragedien. Ingendera är monosyntetiskt sammansatt. Som livet självt består de också 

av inslag som varken har med skratt eller gråt att göra. Exemplet kan uppfattas som en 

precisering av ett citat Tegnér redan anfört och som ska visa att skrattet är lika vanligt 

som plikten, om man håller sig till vad Cicero säger om plikten: ”nästan inget område 

av livet brukar vara utan den” (nullam fere vitae partem […] illo vacare solere). Således 

är skrattet på intet vis allenarådande i något sammanhang, om än dominerande i vis-

sa.10 Slutsatsen tycks vara denna: Var sak har, som det heter i Predikaren 3:14, sin tid. 

Tegnér anförtror nu läsaren begreppet ”vishet” och dess samband med det just sagda.11

I allt väsentligt består ”vishet” (sapientia) i att i en given situation veta vad som är 

hedervärt, rätt och passande och vad som är skamligt, falskt och stolligt och att där-

vid hålla sig till det förra.12 Det betyder i sin tur att den som skrattar rätt också förstår 

rätt. Därför skrattar även seriösa och visa män när de finner det vara lämpligt. Skratt 

är således inte förbehållet de stolliga eller obildade.13

Vad Tegnér säger är att rätt handling följer av rätt vetande. Just det är ett tecken på 

vishet. Påståendet är till sitt ursprung sokratiskt och återges ofta kondenserat till en 

sentens: ”vet man det rätta, gör man det rätta”.14 Med andra ord, dygd och vetande hör 

9 Latinsk-svensk ordbok (Ahlberg, Lundqvist & Sörbom 1966) anger dels de negativa betydel-

serna ”löjlig”, ”löjeväckande”, dels de positiva ”skrattretande”, ”rolig”, ”kvick”, ”komisk”. Men 

enligt min förståelse har ”skrattretande” numera en negativ konnotation (”reta”, ”irritera”), 

medan betydelsen ”lockar till skratt”, inte upptagen i Latinsk-svensk ordbok, är mera neutral.

10 Texten i De officiis I:2,4 avviker något: Nulla enim vitae pars […] vacare officio potest. Marcus 

Tullius Cicero, romersk politiker, talare och författare.

11 Tegnér 1875, s. 12–13.

12 En som inte förstod detta var, påpekar Tegnér, Demokritos (400-talet f.Kr.), atomteorins 

fader, som skrattade oberoende av situation och omständigheter, vilket enligt Tegnér var syn-

nerligen olämpligt. Seneca d.y. (död 65 e.Kr) skriver i De ira (2, 10, 5) att Demokritos alltid 

skrattade i offentliga sammanhang, därför att människors bekymmer tycktes honom futtiga. 

Jfr Beard 2014, s. 92–94.

13 Tegnér 1875, s. 13.

14 Citatet återfinns i Aspelin 1958, s. 80. Jfr Gomperz 1904, s. 99: ”die Gerechtichkeit zu kennen 

und gerecht zu sein” var för Sokrates samma sak.



olle fer m 53

ihop, medan odygd kommer av okunskap. Sokrates hävdar också att dygden under 

förnuftets primat kan läras ut och att den, till yttermera visso, gör människan lycklig.15

I Tegnérs läsning ingick, som framgått, Ciceros De officiis. Inget är, heter det där, 

mer eftersträvansvärt än visdom, ty i kraft av ett verkande förnuft erbjuder visdomen 

insikter om det mänskliga livets rätta ordning. Visdomen gör det möjligt att ”skilja på 

gott och ont” (in dilectu bonorum et malorum). Därför kan den även befordra ”ett gott 

och lyckligt liv” (ad bene beateque vivendum).16 I det livet har – det är Tegnérs tes – 

också skrattet sin givna plats, något han föresatt sig att visa.17

Utan att nämna det vänder sig Tegnér mot en urgammal kristen tradition – den 

sträcker sig tillbaka till senantiken – där man uppfattat skrattet som ett tecken på lätt-

sinne och även stämplat det som en svårartad synd.18 Den kristna, fördömande attity-

den har levt kvar in i vår tid. En kyrkoherde berättade för mig att han vid ett tillfälle 

– det var på 1960-talet – berättat en som han själv tyckte rolig historia och därför hade 

skrattat gott när han kom till poängen. En äldre dam hade efteråt sagt till honom: ”Du 

skrattar dig ända ned i helvetet.” Såvitt jag förstår – han var en bildad man – hoppades 

han, trots allt, på en mer humant inrättad slutstation.

Skrattet – en naturlig impuls och kraft

Tegnér har inledningsvis skilt på det visa skrattet och det icke visa skrattet. Till det 

senare hör det han kallar det vanliga, det för alla gemensamma skrattet, eftersom det, 

enligt Tegnér, inget har med vishetens föreskrifter att göra. Detta skratt är nämligen 

15 Aktuell dialog av Platon är närmast Protagoras 252 b–c. Se kommentar i Taylor 1976, s. 171–

173. Den vise skulle 1803 få sin apoteos i Tegnérs dikt med samma namn. Santesson (1913, 

s. 53–56) finner här en direkt anknytning till Kants Kritik der praktischen Vernunft.

16 De officiis II, 2, 5–6, III, 17, 71. I det senare stycket finns i det närmaste ett citat från Platons 

Protagoras 352 c. Jfr Tusc V, I. Notabelt är att Cicero inte var känd för att i vishetens tecken 

provocera folk att skratta. Hans användning av olika slags skämt var, enligt Quintilianus, 

bortom sans och måtta och Plutarchos anför i sin bok Parallella liv Cicero som bjärt kontrast 

till den helt igenom seriöse Demosthenes. Det dåliga ryktet var framför allt förknippat med 

en samling (tre volymer, sedermera förlorad) av Ciceros skämt, som Tiro, Ciceros sekreterare, 

hade sammanställt. Se Beard 2014, s. 99–127. DKP 5, Tiro I, sp. 862.

17 Frågan vad vishet är, är på intet vis överspelad i modern filosofi. ”Visdom är”, hävdar Robert 

Nozik (1989, s. 267), ”att förstå vad som är viktigt, vilket i sin tur informerar en (vis) människas 

tänkande och handlande.” Den är, noterar han, därmed ”praktiskt orienterad”, och tillägger: 

”Visdom är vad du behöver förstå för att leva väl och kunna hantera väsentliga problem och 

undvika de besvärligheter livet är fullt av.” Visdom är också för Nozik något man kan förvärva, 

om än successivt.

18 Ferm 2008, s. 29–35.



kvhaa konferenser 11454

sprunget ”ur ett slags naturlig kraft och impuls” (quasi vi et impetu quodam naturali), 

som hör ihop med ”en för alla människor likartad natur” (in simili omnium natura). 

Trots denna naturgivna likhet människor emellan varierar skrattämnena stort i tid 

och rum. Men givet åsikten om en för alla människor gemensam natur bör det förstås, 

mitt i denna variation, även finnas något slags konstant, en specifik stimulus som kan 

knytas till impulsen att skratta.19

Hypotesen får Tegnér att uppsöka ett antikt skrattmotiv, tidigast belagt hos roma-

ren Terentius. I en av dennes komedier träder en slav fram och lovar att själv utföra 

lysande och modiga dåd, trots att han i sitt sätt att tala och uppträda framstår som 

både feg och ängslig. Konstellationen, storvulet orerande kontra fattig förmåga, utlö-

ser skratt. Om det kan således en lång tradition vittna.20 I detta exempel identifierar 

Tegnér en konstant, som leder till en slutsats. Det man skrattar åt är ”avvikelser från 

det som är brukligt och normalt” (a consuetis et solitis abhorrent). Därför kan skratt-

ämnena variera i det oändliga, eftersom det som är ”brukligt och normalt” skiftar i tid 

och rum.21 Det må tilläggas att ”avvikelserna” i sin tur skiftar ännu mer. En enda instans 

av normalitet kan ju ha flera avvikelser. En precisering följer hur som helst hos Tegnér.

För den som skrattar tycks det löjeväckande bestå i att uppfatta ”något oväntat 

och smått absurt” (inexspectatum quoddam et subabsurdum), som inte passar eller är 

lämpligt för tillfället i fråga.22 Det löjeväckande är med andra ord inte löjeväckande i 

sig utan är det relativt något annat. Relationen består i ”en brist på överensstämmelse” 

(discrepantia), som innebär att ”inbördes motstridiga element” (invicem repugnantia) 

19 Tegnér 1875, s. 13.

20 Sannolikt avses Terentius (d. 159 f.Kr.) komedi Eunuchus med den skrytsamma slaven Thraso, 

en stående typ i den romerska komedien. Jfr Miles gloriosus och andra pjäser av Plautus ca 

205–184 f.Kr. ”Den feghjärtade miles gloriosus” åberopar Tegnér kort i brev till diktarbrodern 

F. M. Franzen 1825. Brev III, nr 197, s. 333. Terentius kallades ibland den romerske Menander, 

därför att han ansågs vara moralisk och kultiverad. I England blev han av detta skäl mycket 

gouterad under 1700-talet, då den välvilliga humorn uppskattades mer än den raljerande, 

nedlåtande satiren. Se Tave 1960, s. 37–38.

21 Tegnér 1875, s. 13–14.

22 Här och några rader ned framträder en påverkan i ordval från Ciceros De oratore II, 280, 289: 

Skratt utlöses av en ”störande brist på överensstämmelse” (discrepantia) och ”av förväntningar 

som kommit på skam” (expectationibus … decipiendis). Samma effekt uppnår man ”genom att 

härma en ovanligt usel person” (similitudine turpioris), ”genom att säga tokigheter” (subab-

surda dicendo) och ”genom att kritisera det dåraktiga” (stulta reprehendendo). I Tegnérs text 

återfinns discrepantia, inexspectatum och subabsurdum samt turpe och stulte (de senare ett 

flertal gånger). I De oratore II, 274 använder Cicero också ordet subabsurda i förening med 

ordet ridicula (”det komiska”, ”det löjeväckande”). Jfr OLD, ridiculus.



olle fer m 55

ställs emot varandra, vilket uppfattas som absurt, orimligt, förvänt och stolligt och 

därför lockar till skratt.23

Ett annat ord för ”bristande överensstämmelse” är ”inkongruens” (eng. incongruity, 

fr. incongruité) som, framför allt i England, under den andra hälften av 1700-talet blev 

den vanliga termen för det som lockar till skratt. Stuart Tave, som med elegans och 

lärdom utrett detta tema hos engelska författare och filosofer, påpekar att med ordet 

”incongruity” följer mer eller mindre medvetet en komparativ aspekt. Därmed avser 

han just relationen eller – om man så vill – spänningen mellan det inkongruenta och 

det kongruenta, där det förra aktualiserar det senare.24 Tegnér artikulerar kongenialt 

denna aspekt, när han hävdar att ”inbördes motstridiga element” (invicem repugnan-

tia) definierar den ”diskrepans” (discrepantia) som utlöser skratt, låt vara att han inte 

använder just ordet ”inkongruens” som med tiden skulle bli le mot propre.

Han konstaterar sedan att i allt väsentligt hör det som lockar till skratt hemma i 

en särskild sfär, en provins (regio), där det orimliga, förvända och stolliga råder. Där-

för kan det inte engagera någons sinne på djupet, ty förnuftet avvisar detta som just 

strunt.25 Sannolikt har läsningen av Kant lett till denna märkliga slutsats. Till den blir 

det skäl att återkomma.

Givet sammanhanget blir den strategiska frågan i stället: Gäller detta även det visa 

skrattet? Har också det sitt ursprung i det stolligas provins?

*

Tegnér har inget svar i beredskap. Men det finns en lösning. Av dissertationstexten i 

dess helhet framgår att Tegnér utgår ifrån att även visa skratt utlöses av inkongruenser, 

vilket kan tyckas motsäga det han nyss hävdat: att det vanliga skrattet inget har med 

vishetens föreskrifter att göra. Vad han menar är nog detta: En vis utnyttjar bara dis-

krepanser som tjänar det rättas sak. Därmed skulle också det sålunda utlösta skrattet 

bli ett vist skratt, förutsatt att skrattaren insett sammanhanget och innebörden.

23 Tegnér 1875, s. 14. Tegnér använder inte ordet ”uppfattar” utan talar om något som ”tycks”, 

”synes” (videtur) lustigt för någon och som sätter tankeförmågan (animus) på prov. Francis 

Hutcheson (1725, s. 90–98, 1971, s. 114–122; se not 26 för närmare information om källan) skri-

ver i stället att skrattet har sitt ursprung from some perception in the mind of someting ludicrous.

24 Tave 1960, s. 84–85.

25 Tegnér 1875, s. 14–15. Animus är det ord han nyttjar själv för ’sinne’, ’förnimmelseförmåga’, 

’tankeförmåga’, ’förstånd’; det senare är att föredra med tanke på inspirationen från Kant. 

Tegnér hävdar också att vissa konstellationer är särskilt vanliga: högt ställs gärna mot lågt 

(varianterna är många) och tal, beteende motsägs ofta av utförda handlingar (som i exemplet 

från Terentius).



kvhaa konferenser 11456

En insikt lyckas Tegnér trots allt inte artikulera, den nämligen att det till synes oför-

enliga hör ihop i kraft av en föreställning, en idé, som ligger bortom den givna kon-

trasten och som ger sig till känna när man sporrad av förståndet frågar efter poängen, 

vitsen med den givna kontrasteringen. Insikten fanns artikulerad 1725 i Hibernicus’s 

Letters, en tidskrift tryckt och utgiven i Dublin. Där hade filosofen Francis Hutche-

son påpekat att det ”löjeväckande” (ludicrous) består av en sammanställning av ”bil-

der” (images), som idémässigt, begreppsligt, är motsatta, contrary, varandra och som 

tillsammans bildar en contrast, en opposition och liknande, men som hålls samman av 

en huvudidé (principal idea).26

Insikten om denna idé – det må tilläggas – är begreppslig och ger sig till känna på 

en abstraktionsnivå ovanför den där kontrasteringen sker. Och denna övergripande, 

sammanbindande idé behöver inte vare sig ämnesmässigt eller tematiskt ha något att 

göra med de kontrasterande element som står för inkongruensen.

I praktiken måste Tegnér förstås ha upplevt denna vidare syftning. Men att uppleva 

något är som bekant något annat än att begreppsligt ringa in företeelsen. Å andra si-

dan, hade Tegnér läst igenom hela De oratore hade han funnit många exempel att fun-

dera över. Cicero är generös med empiri i sin strävan att systematisera den praktik han 

hade erfarenhet av. Ett av hans fall, även uppskattat i antiken, handlar om hur den bil-

dade Crassus häcklar den obildade Memmius, en politisk antagonist. Vid ett offentligt 

möte konstaterar Crassus att Memmius inbillar sig vara så stor att han måste böja på 

huvudet, när han via Fabius triumfbåge tar sig till Forum. Triumfbågen var den största 

i Rom vid denna tid (ca 110 f.Kr.). Men det är inte Memmius kroppshydda som Crassus 

egentligen häcklar utan hans självbild, hans ego. Den är så grandios att den inte utan 

vidare kan passera genom Roms största triumfbåge.27

26 Hutcheson 1725, s. 90–92. Hans artiklar utgavs vid mitten av 1700-talet i bokform, nu till-

gängliga i faksimil genom Hutcheson 1971. Tidskriften är flerfaldigt tillgänglig online. Hans 

utläggning om skrattet kom också i boktryck under hans namn vid mitten av 1700-talet (i 

faksimil 1971). Begreppet ”lek” är också aktuellt för Hutcheson, som i detta sammanhang talar 

om ”a playing on words” (s. 98) och man frestas tillägga ”and meanings”, eftersom humor och 

skämtan kan utföras både i musik och konst. Hutcheson anses också vara inkongruensteorins 

artikulator. Inget vittnar hur som helst om att Tegnér känt till denna sida av Hutchesons 

tänkande. Tegnérs lärare i filosofi, Lars Peter Munthe, hade i sin kamp mot Wolff beväpnat sig 

med argument från Hutcheson; denne var med andra ord känd i Lund. Engelska filosofer av 

moral sense-skolan var diskuterade i Sverige under 1700-talet, klarlagt av Segerstedt 1937. Och 

engelska författare lästes. Tegnér hänvisar t.ex. till Alexander Pope och Lord Kame. Jfr Santes-

son 1913, s. 6, 29, 52 et passim.

27 De oratore II, 267; Beard 2014, s. 123, 125–126. Crassus var tidens store talare och kom under 

sitt liv att inneha de främsta ämbetena, medan Memmius, en krigsbuss, bara blev folktribun. 

DKP 1, Crassus 1, sp. 1329, resp. 2, Memmius 3, sp. 1186.



olle fer m 57

De kontrasterande inslagen kan i exemplet möjligen synas triviala men knappast 

stolliga, och poängen, det som åsyftas, är det definitivt inte. Ett problem med Teg-

nérs dissertation är bristen på konkreta exempel. En konfrontation med empirin hade 

tvingat honom till nyanseringar, preciseringar och fördjupningar.

*

Betydelsen av kontrasten hade de ”visa” (för att nyttja Tegnérs terminologi) insett 

långt tidigare. En av dem, Thomas ab Aquino (1224/25–1274), skriver i sin Summa 

Theologiae att ”kvick är den som snyggt vrider något sagt eller gjort, så att det blir 

till förnöjelse”.28 Att vrida på något är ju ett sätt att få inkongruenser att framträda. 

Ligger de kontrasterande elementen föreställningsmässigt långt ifrån varandra blir 

överraskningsmomentet särskilt påtagligt och den upplevda effekten kraftig. Ett känt 

exempel må anföras. Tegnérs auditorium och läsare hade många års latinplugg bakom 

sig och hade säkert i gott minne bevarad den skrattretande metaforik som Horatius 

artikulerar i Ars poetica: ”Bergen är havande, fram föds en löjlig mus” (Parturiunt 

montes, nascetur ridiculus mus).29

Att lustigheter kunde aktualisera väsentligheter genom att vidröra socialt, ideolo-

giskt och religiöst känsliga teman, inte bara obetydliga företeelser, var man i allmän-

het medveten om. Inte minst autokrater var rädda för skattets förmåga att ifrågasätta 

makten och dess utövare. Greve Per Brahe berättar i sin Hushållsbok (1570-talet) att 

Erik XIV inte kunde tåla att någon i hans närhet ”strök sig om munnen, harsklade, 

spottade, viskade eller log (min kursivering) och mycket annat”. Han förutsatte ”att 

allt sådan skedde honom till spe”.30 Och Thomas av Aquino uppskattade skämtan, när 

den tjänade psykisk avspänning och återhämtning. Efter vederbörlig recreatio kunde 

den sålunda vederkvickte på nytt ägna sig åt själsliga ansträngningar (detta var åter-

hämtningens enda berättigande), men Thomas drog en gräns. Lustigheter fick inte 

vara riktade mot kristen doktrin.31

Skratt och leenden

Två sorters skratt finns, enligt Tegnér, nämligen skratt och leenden. De är båda ut-

tryck för glädje och munterhet, om än olika till form och uttrycksvärde. Skrattet 

28 ST 2a2ae, q 168, art. 2: […] eutrapeleus qui bene convertit aliqua dicta vel facta in solatium.

29 Detta är den traditionella översättningen av Ars poetica 139. Ordet ”löjlig” ska här förstås som 

”komisk”, ”lockande till skratt”, den betydelsen är knappast levande i modern svenska.

30 Utg. Granlund & Holm 1971, s. 35.

31 Ferm 2008, s. 101.



kvhaa konferenser 11458

är intensivt och kraftigt, medan leendet är lugnt och stillsamt. De har ändå några 

kroppsrörelser gemensamma: munnen breddas, käkarna höjs och ögonbrynen dras 

nästan ihop. Men skrattet skakar även om mellangärdet och förändrar andningen, så 

att flera stötvisa utandningar följer på en inandning. Reaktionen är behaglig för hela 

kroppen, vilket Tegnér överlåter till ”fysiologer” (medicinare, läkare) och ”lärda män” 

att förklara, ty det ingår, hävdar han, inte i hans undersökning.32

Hänvisningen tyder på att det rör sig om vedertagen medicinsk kunskap. Eventuellt 

är normkällan mer specifik: Friedrich Schillers hypoteser om relationen kropp och själ 

i hans habilitationsskrifter i medicin från åren 1779 och 1780. Idéerna återkommer se-

nare, om än ”styckevis och delt”, i hans estetiska skrifter.33 Grundidén är skäligen enkel: 

Kropp och själ hänger samman, de utgör ett helt, trots att de består av skilda substan-

ser. Förmedlingen mellan dem sker via nervsystemet och utbytet bygger på ömsesidig 

växelverkan. En sjuk kropp ger upphov till nedsatta mentala krafter, medan ett glatt 

lynne har sin motsvarighet i kroppsligt välbefinnande et cetera.34

Ett samband mellan kropp och själ hävdar även Immanuel Kant, men Tegnér avvi-

sar dennes version.35 Den tes som den ”vittberömde” (celeberrimus) Kant med många 

ord sökt bevisa är, påpekar Tegnér, knappast sann, den nämligen att ”förnöjelsen” (vo-

luptas) i skrattet är alltigenom kroppsligt (corpus) genererad och alls inte av ”förstån-

det” (animus).36

Vad Kant hävdar är i korthet följande: Lek (Spiel) med förnimmelser (Empfin-

dungen) befordrar, om den är fri och omväxlande, en känsla av hälsa (Gesundheit). 

Två sådana lekar uppehåller han sig vid, nämligen tonleken (Tonspiel) och tankeleken 

(Gedankenspiel).37 När dessa lekar utövas ändamålsenligt stegrar de kroppens livskraft. 

32 Tegnér 1875, s. 17.

33 Philosophie der Physiologie och Über den Zusammanhang der tierischen Natur des Menschen 

mit seiner geistigen, Schiller Bd 11 (1904), s. 19–40, 41–79, 302–309. Bara den senare blev 

tryckt.

34 Medicinhistoriskt är hypotesen av intresse. I tidens medicin betraktades melankoli som en 

åkomma betingad av somatiska störningar. Botemedlet var åderlåtningar som skulle återställa 

balansen mellan olika kroppsvätskor. Schillers utgångspunkt var i stället psykosomatisk. Se 

professor Bernd Werners (2012) kommentar.

35 Jfr Rickleifs 1927, s. 17 et passim.

36 Tegnér 1875, s. 17.

37 I andra upplagan av Kritik der ästhetischen Urteilskraft (en del av Kritik der Urteilskraft), som 

Tegnér utnyttjat, omfattar detta avsnitt, kallat ”Anmerkung”, s. 222–232. Tegnér hänvisar något 

oegentligt enbart till s. 229. I den av mig utnyttjade utgåvan från 1983 (utg. W. Weischedel, 

nytryck) omfattar avsnittet s. 434–441 med angivande av motsvarande sidor i den första upp-

lagan och andra upplagan från 1790 resp. 1793. I Wallenstens översättning (2003) rör det sig 

om s. 189–195.



olle fer m 59

Ty i mottagarens sinne genererar de, var för sig, en växling i föreställningar som i sin 

tur sätter de inre organen och diafragman i rörelse. Kant tänker sig en direkt koordi-

nation mellan rörelser i sinnet (i kraft av olika föreställningar) och rörelser i kroppens 

inre. Och tack vare de senare genereras den känsla av hälsa som i sin tur ger upphov till 

en sinnets munterhet.

Efter en diskussion om tonleken musik övergår Kant till att diskutera tankeleken 

skämt (Scherz), som initieras av tankarnas (och därmed förknippade föreställningar) 

växling i omdömeskraften.38 När de når ett sinnligt uttryck, till exempel genom affek-

ten skratt, aktiverar de kroppen positivt. Skratt utlöses vid förnimmelsen av ”något 

paradoxalt, orimligt” (etwas widersinniges). När förståndet insett att något orimligt, 

absurt blivit aktualiserat kan det inte uppskatta eller finna ett nöje i det utan släpper 

greppet. Slutsatsen är ofta citerad: ”Skrattet är en affekt utlöst av en spänd förväntans 

plötsliga förvandling till intet.”39 Icke desto mindre roar själva förvandlingen (från 

spänd förväntan till dess upplösning) ”indirekt” och ”livligt” (lebhaft) under något 

ögonblick, vilket beror på att den lek med föreställningar som det absurda utlöser 

påverkar diafragmans ”jämvikt” (Gleichgewicht) som i sin tur påverkar sinnet, så att 

glädje erfars.

Resonemanget kan, åtminstone delvis, framstå som besynnerligt och Tegnér mobi-

liserar två motargument:

1.  Kittling ger upphov till samma kroppsrörelse som skrattet, men förnimmel-

serna är olika. Lustkänslan vid kittlingen är kroppslig, medan lustkänslan vid 

skratt är mental/själslig och föregår den kroppsliga reaktionen.

2.  Om man av något skäl måste hålla inne med ett skratt och inte låter det bryta 

fram, så är man ändå i sitt sinne, tyst road, medan den kroppsliga reaktionen 

uteblir.40

Båda motargumenten förefaller relevanta. Man kan tillägga att utdragen kittling ger 

upphov till känslor av obehag, men det nämner inte Tegnér. Numera vet man för 

övrigt att skratt utlöser dopamin och endorfiner som bidrar till känslor av välbefin-

nande.41 De infann sig förstås även på Tegnérs tid och gav också då upphov till sådana 

38 Kant 1983, s. 436–437, 2003, s. 191–192.

39 Das Lachen ist ein Affekt aus der plötzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts, 

Kant 1983, s. 437, 2003, s. 191 resp. 226. Jfr Geier 2010, s. 134–140.

40 Tegnér 1875, s. 18.

41 Populära artiklar om de goda medicinska effekterna av skratt finns numera flerstädes på nätet.



kvhaa konferenser 11460

känslor. Känslorna upplevde man utan att veta något om deras fysiologiska bakgrund. 

Inte heller dåtidens ”fysiologer” visste förstås vad detta välbefinnande egentligen or-

sakades av.

Skratt av olika emotionell laddning

Thomas Hobbes (1588–1679) hävdar att skratt utmärks av förakt visavi den man skrat-

tar åt. Med skrattet sänker man den andre och upphöjer sig själv. Skrattaren framträ-

der som den överlägsna personen och skrattet blir ett medel till självförhärligande.42

Tegnér anför två invändningar som ska visa att Hobbes idé inte är förenlig med alla 

skratt. För det första händer det att vi roar oss och skrattar utan minsta tanke på and-

ras tillkortakommanden eller vår egen eventuella förträfflighet. Vi kan skratta av ren 

glädje över sinnets lätta och fria lek (lusus) med idéer och föreställningar. Han medger 

samtidigt att förakt ibland kan vara inblandat. Ty vi skrattar gärna åt dem vi föraktar, 

om vi inte har anledning att frukta dem. Det betyder inte att den egna förträffligheten 

ökar när andras brister via skratt blottställs och avhånas.

För det andra vore det, enligt Tegnér, inte värdigt människan att bara känna gläd-

je över andras tillkortakommanden.43 En annan sinnesförfattning finns till yttermera 

visso. Den har sin grund i uppskattning och kärlek och är inte skild från eller främ-

mande för skrattet. Det händer faktiskt att vi håller av den vi skrattar åt och anser att 

veder börande ska värderas högt, fastän ord och handlingar kan framstå som tokiga 

eller opassande.44 Detta kan i sin tur bero på okunnighet eller ren naivitet från agen-

tens sida; ord och handlingar vittnar egentligen om oskuld och oförvitlighet. Vad vi 

skrattar åt är i själva verket naturlig godhet som inte glättats av social förkonstling.45

42 Hobbes, Discourse on human nature, kap. 9, avsn. 13: I may therefore conclude, that the passion 

of laughter is nothing else but sudden glory arising from the sudden conception of some eminency 

in ourselves, by comparison with the infirmity of others or with our own formerly. Ett urval i 

Morreall 1987, s. 10–40. Tegnér 1875, s. 16.

43 Om denna människans högre syftning heter det i ”Den vise” (1803): ”höga känsla utaf 

menskans värde, / hvad är jordens son förutan dig”. SD I, s. 99, v. 161–162.

44 Tegnér hänvisar till Homes Elements of criticism, där denne skiljer på två slags skratt, utlösta av 

två skilda skrattobjekt. Det ena, kallat ”risible” ger upphov till munterhet, det andra, kallat ”ri-

diculous” blandar munterhet med förakt. Hutcheson (1725, s. 78–86, 1971, s. 102–110) avvisar 

Hobbes idé om ett direkt samband mellan känslor av överlägsenhet och skratt eller förnöjelse, 

d.v.s. en känsla av överlägsenhet är varken ett nödvändigt eller ett tillräckligt villkor för skratt 

eller förnöjelse. Jfr Tave 1960, s. 58–65.

45 Tegnér 1875, s. 15, 16, 17. Jfr Kant 1983, s. 440–441, 2003, s. 194.



olle fer m 61

Detta välvilliga skratt kan ses som en variant av det ”godhjärtade skratt” och den 

”älskvärda humor” (amiable laughter, amiable humour), som man i England (i finare 

kretsar) pläderade för under 1700-talet. Diskussionen ledde i sin tur till att det an-

sågs oetiskt att skratta åt medfödda handikapp såsom kroppslig missbildning eller 

mental efterblivenhet, medan en i livet förvärvad dårskap var ett lovligt skrattobjekt. 

Den engelska diskussionen blev känd i Tyskland genom främst G. E. Lessing, som på 

1750- talet, därtill sporrad av Moses Mendelssohn, läste Alexander Pope, som han upp-

skattade, och översatte Francis Hutcheson.46 Det sympatiserande, välvilliga skrattet 

fick en självständig exponent i Johann Paul Richters Vorschule der Aesthetik, utgiven 

1804, två år efter Tegnérs disputation.47

I Sverige fick den godhjärtade humorn långt senare en medbroder i Gustaf Fröding, 

som pläderade för medkänsla och sympati via humor.48 Någon annan humor talar han 

inte om. Inget tyder heller på att han kände till bakgrunden. Mera känd skulle Harald 

Høffdings version, ”den store humor”, bli. Man skrattar visserligen åt någon men gör 

det av sympati och välvilja, ty den andre är en medmänniska med vilken vi delar den 

andliga skröplighet som är konstitutiv för människan.49

*

Skrattet kan således upprätta både åtskillnad och gemenskap. Man kan skratta åt men 

också med: ”My friends I laugh with, and those that are not I laugh at”, konstaterar 

Pope i ett brev (1710) till en av sina vänner.50 Distinktionen återkommer hos G. E. Les-

sing. I Hamburgische Dramaturgie konstaterar han att ”lachen und verlachen ist sehr 

weit auseinander”.51 Det tyska ordparet ”verhöhnen oder versöhnen” sammanfattar 

46 Rickleifs 1927, s. 7–66; Vail 1936, kap. 2 och s. 98, 125, 150, 194–195. Tegnér hänvisar i sin dis-

sertation till Mendelssohn rörande andra aspekter. En samlad upplaga av Lessing fanns i Lund 

från år 1800. Silow 1913, s. 13. Den engelska debatten kan således ha nått Sverige via Tyskland, 

där även C. M. Wieland deltog (Geier 2010, s. 115–134) men också genom den läsning av engel-

ska filosofer och författare som Segerstedt (1937) uppmärksammat.

47 Tave 1960, s. 86–87; de Bruyn 1991, s. 434–441.

48 Fröding 1925 (urspr. 1890), s. 32–39.

49 Høffding 1916, s. 43–58.

50 Brevet är från 1710, senare tryckt i bl.a. Pope 1752, s. 144. Tegnér var redan under studietiden 

bekant med Pope. Av brev till Leopold (augusti 1825) framgår även att han sökt översätta 

honom. Brev III, nr 163, s. 288.

51 Del I, stycke 28, jfr stycke 29 (s. 362, 363).



kvhaa konferenser 11462

skrattets dubbla innebörd av förakt och medkänsla. Det antyder även dess funktion i 

det sociala umgänget: att å ena sidan skilja människor åt och å den andra förena dem.52

Varför skrattar vi?

Det är uppenbart att ”vi gläds åt att skratta” (delectamur […] ridendo). Företeelsen är, 

hävdar Tegnér, lättare att uppleva än att förklara. Trots det levererar han två hypo-

tetiska förklaringar och anknyter delvis till det han tidigare hävdat. En påverkan har 

säkert utgått från det avsnitt av Kritik der Urteilskraft som redan har uppmärksam-

mats. Det hindrar inte Tegnér från att fullfölja en egen linje:53

1.  Föreningen av det oförenliga (diskrepansen) representerar något nytt och 

oväntat, och upplevelsen av sådant brukar förnöja sinnet, trots att den i detta 

fall rymmer något stolligt och orimligt. Ett villkor finns: diskrepansen får 

inte innehålla något dystert eller oroväckande.54

2.  När förståndet söker en förklaring till diskrepansen, kommer det att irra utan 

förmåga att stanna, eftersom diskrepansen med sin orimlighet står i vägen för 

en förnuftig lösning. Det viktiga är i stället att tanken stillsamt sätts i rörelse 

och i det ryms den största glädjen. Det mentala förloppet liknar på det viset 

leken (lusus). Liksom kroppen återhämtar sig genom att leka (ludendo), åter-

hämtar sig själen i det stillsamma irrandets glädje.55

Tegnér föredrar den andra förklaringen. Han anser den vara den mest väsentliga (gra-

vissima).

Begreppet ”lek” är säkert hämtat från Kant.56 Och i likhet med Kant lägger Tegnér 

vikt vid das widersinnige, som Tegnér benämner subabsurdum, en term han sannolikt 

övertagit från Cicero. Det mentala engagemanget är, enligt Tegnér, stillsamt och ut-

52 I modern forskning urskiljer man flera sorters skratt och leenden. Ceccarelli (1988, s. 240–251) 

utpekar inte mindre än 18 olika skratt och lika många leenden.

53 Se noterna 38–39. Om Tegnérs relation till Kants filosofi, se Nilsson 1913, s. 25–57, Böök 1946, 

I, s. 59–67. Sin beundran uttrycker han vackrast i dikten till Lars Peter Munthe: ”I det obe-

kanta höga / dit du for, sök upp din Kant / skåda med förklarat öga / grunden till allt skönt 

och sant.” SD I, s. 236, v. 97–100. Det hindrar honom inte från att raljera med Kants filosofi. 

Brev I, nr 36: ”Ack, den dumma Kanten, som radotterar att tid och rum endast finns i tanken! 

De har alltför mycken realitet för den längtande kärleken.”

54 Tegnér 1875, s. 15–16.

55 Tegnér 1875, s. 16.

56 Kant 1983, s. 435–437. Se not 38, 40 och nedan under rubriken ”Nytta och nöje”. Jfr Nilsson 

1913, s. 57–94.



olle fer m 63

draget och tycks inte ha ett slut, medan Kant identifierar ett abrupt slut, som inträder 

när förståndet släpper taget om insikten att det är fråga om en stollighet. Notabelt är 

vidare att Tegnér alldeles tycks ha glömt bort gapskrattet.

*

Det finns, som redan framgått, andra sätt att se på saken. Inkongruensen/diskrepan-

sen som upprättar das widersinnige/subabsurdum spelar mot en kongruens. Det gäller 

att identifiera sambandet mellan dem och att därvid inse vad poängen, vitsen, är med 

kontrasteringen. Detta kräver en begreppslig insikt, vilket Hutcheson insåg när han 

skrev att kontrasten hålls samman av ”a principal idea”. Att lösa detta problem är 

intellektuellt stimulerande och ger upphov till skratt, om den som löst problemet 

gillar poängen. Den som inte förstått eller inte gillar poängen kan ändå skratta för att 

inte framstå som dum inför andra eller för att andras skratt smittar av sig, men det är 

en annan sak.

I den mentala process som ett genuint deltagande innebär låter sig alltså flera mo-

ment urskiljas: 1. En inkongruens uppfattas. 2. Sambandet med en kongruens iden-

tifieras. 3. Poängen med kontrasteringen avkodas och gillas. 4. Skrattet infinner sig.

*

Tegnér rör sig även med andra föreställningar men konceptualiserar dem inte. I den 

första förklaringen kan två nödvändiga betingelser för skratt urskiljas, låt vara att be-

greppet inte ingår i hans tankevärld: a) om en diskrepans inte föreligger, så utlöses 

inget skratt. I praktiken kan ytterligare en nödvändig betingelse utpekas: b) är en 

diskrepans inte fri från dystra och oroväckande inslag, utlöser den inget skratt. En 

tillräcklig faktor är därmed även aktualiserad genom de två nödvändiga faktorerna 

sammantagna: c) en diskrepans som verkar positivt på mottagaren utlöser skratt.

I den andra förklaringen anknyter Tegnér till den gamla insikten om själens behov 

av avspänning, lättnad, liksom återhämtning, vederkvickelse. Den möter redan hos 

Herodotos (?484–420-talet f.Kr.) och förmedlades via Johannes Cassianus (d. ca 435) 

till den europeiska medeltiden, där den fick en kristen utformning och fungerade som 

en varning för överdrivna själsansträngningar.57

57 Herodotos Historia, II, kap. 173, Iohannis Cassiani XXIIII, 21, där pilbågsmetaforen ånyo 

utnyttjas, liksom i bl.a. Legenda aurea. Filosofiskt försvar utvecklar bl.a. Thomas ab Aquino ST 

2a2ae, q. 168, art. 2, 4. Jfr Ferm 2008, s. 68–86.



kvhaa konferenser 11464

Tegnér kopplar inte denna idé om avspänning till just diskrepansen/inkongruen-

sen. Men aktualiseringen av det andra, det motsatta, innebär, om konstellationen är 

begriplig och gillas, en tankemässig och emotionell frikoppling från det invanda, det 

idémässigt givna eller det socialt eller politiskt fastlagda. Det genererar i sin tur skratt, 

då känslor av lättnad, avspänning, infinner sig. Dessa kan för sin del bidra till själslig 

återhämtning och vederkvickelse.58

*

En digression må tillåtas. Experimentell forskning i vår tid visar att barn kan uppskatta 

blotta sammanställningen av kontraster försåvitt de inte innehåller något obehagligt, 

medan vuxna normalt vill förstå sammankopplingen. Men undantag finns. En erfa-

renhet, som delas av många, får tala. Under ett flöde av munter uppsluppenhet, där 

skratt följer på skratt, kan till slut blotta absurditeter/tokigheter generera skratt ända 

till den punkt där deltagarna storknar. Att det kan kosta på att skratta noterar även 

Tegnér.

Nytta och nöje

Till en undersökning av skrattet hör, enligt Tegnér, att utröna hur det används och 

”vilken nytta och nöje” (quidve utilitatis et gratiae) det bidrar med i våra liv. Han till-

lägger att han för sin del anser detta bidrag vara ”avsevärt” (maximam). Ty det som 

förmår ”att roa” (ad delectandum) är nyttigt och bör på intet vis föraktas, eftersom det 

bidrar till den ”lycka” (felicitatem) vi alla så hett och lidelsefullt attraheras av.59

Lycka, fortsätter han, ska inte sättas i samband med vare sig social ställning eller ma-

teriella tillgångar förknippade med levnadsomständigheter. Den är tvärtom att söka 

i det glada lynnet, i sinnets frihet från melankoli. Ett tecken på det senare brukar just 

skrattet vara. Ett exempel anförs. Mitt i det största elände händer det att vi kan skratta 

trots vår trista belägenhet. Detta kan bero på att vi jämför vår aktuella lott med en ti-

digare eller en efterlängtad eller en vi anser oss ha förtjänat. Eftersom dessa instanser är 

olika sinsemellan och därmed inte alls överensstämmer, företer de den allmänna och 

vanliga orsak till skratt som diskrepansen representerar.60

Två möjliga effekter, inte nämnda, må uppmärksammas. I det fall Tegnér tar upp 

erbjuder skrattet i första hand tillfällig lättnad, men denna paus i det upplevda elän-

58 Jfr Rickleifs 1927, s. 63 et passim.

59 Tegnér 1875, s. 18.

60 Tegnér 1875, s. 18.



olle fer m 65

det kan också verka kreativt, så att förtvivlan och tungsinne ersätts av en ambition att 

hitta vägar ut ur eländet. Även en mentalhygienisk aspekt bör framhållas. Det kan vara 

nyttigt att då och då skratta åt sig själv, att inte alltid ta sig själv på största allvar. I bästa 

fall kan en titt på det egna jaget i löjets spegel verka befriande: man inser att man inte 

alltid har rätt. Det hade nog Tegnér kunnat hålla med om.

Tegnér uppskattade muntert umgänge men har i sin dissertation inget att säga om 

sina erfarenheter från sådan samvaro. Inte heller har han något specifikt att säga om 

skrattets roll i vardagen och i den sociala interaktion som präglar människors liv.61 

Francis Hutcheson gjorde det i stället, kort och koncist, elegant och tidstypiskt i den 

tidskrift som redan citerats. Det i vår natur ”inympade” (implanted) sinnet för det 

löje väckande har, skriver han, givit oss ”an Avenue to Pleasure, and an easy Remedy 

for Discontent and Sorrow”, varpå han påpekar att skratt kan förhöja stämningen i 

ett sällskap, det kan eliminera förbehåll och på så vis underlätta utbyte inom en grupp 

och – må det tilläggas – mellan grupper och individer.62

Så småningom skulle Tegnér få erfarenheter från den komik som också präglade 

den akademiska tillvaron. Det hände att han också förmedlade, oftast syrligt, vad han 

tyckte om det som utspelat sig.63

Klanderlek och satir

Avslutningsvis anlägger Tegnér ett nytt perspektiv. Nyttan kan vara social och mo-

ralisk på en och samma gång. Skratt kan förvisso roa, men de kan även klandra och 

tillrättavisa. Effekterna i det senare fallet är avsevärda. Inget är mer fientligt mot dum-

heter och fel, inget är mer att frukta än att bli utskrattad, ty skrattet dödar och gör det 

på ett högst försmädligt sätt genom att enbart ”leka” (ludendo) med sitt offer. Därför 

föredrar, enligt Tegnér, mången, om han eller hon får välja, att framstå som skyldig 

till något klandervärt hellre än att bli utskrattad och inför andra framstå som löjeväck-

61 Det akademiska livet skulle senare ge upphov till mycken skämtan och bitska kommentarer 

inte minst bland härbergisterna, ett kotteri yngre akademiker som då och då träffades i akt 

och mening att roa sig tillsammans. Wrangel 1932, II, s. 275–295. Se även Ferms andra bidrag i 

denna volym.

62 Hutcheson 1725, s. 97–98. Han undertecknar sin artikel med namnet Philomeides, den skratt-

älskande, ett epitet Homeros ger Afrodite i Odysséen (8, 362).

63 År 1803 skulle en ny biskop tillsättas i Lund. Om en av kandidaterna yttrar han sig i brev till 

brukspatron Myhrman: ”Annars går nog professor Hellman långt. Han försöker att genom 

guld, som är ett bepröfvadt medel, att göra sin Ecclesia triumphans. Det är en liten man, med 

en stor peruk, utan all lärdomsflärd, mer kunnig i Lagboken än i Bibeln, och intrigant för allt, 

utom för Himmelriket.” Brev I, nr 38.



kvhaa konferenser 11466

ande. Tegnérs slutkläm är ståtlig. I sin tillrättavisande funktion är skrattet något så 

vackert som en ”sanningens och dygdens försvarare” (vindex veritatis virtutisque).64

Tegnér återkommer, som synes, till orden ”lek” (ludus) och ”leka” (ludere). Seman-

tiskt ligger dessa så nära orden ”skämt”/”skämtan” (jocus) och ”skämta” (jocare) att ord-

parens samhöriga delar tycks utbytbara med varandra. Utbytbara är även irridere och 

illudere, vilka båda betyder ”hånskratta”, bildade på ridere, ”skratta”, respektive ludere, 

”leka”. Ordet ”lek” har samtidigt konnotationer som ”lätt”, ”obehindrad”, ”lättvindig”, 

”utan svårighet eller nämnvärd ansträngning” och liknande. Det kan stå för den lätt-

het med vilken den som äger ”kvickhetens” (lepos) gåva finner lämpliga diskrepanser 

för sin skämtan.

För Tegnér är leken i detta sammanhang en social aktivitet, ett spel mellan agenter i 

ett socialt sammanhang. När Kant talar om skämt som en ”tankelek” (Gedankenspiel) 

är det i stället en mental lek han utlägger. I båda perspektiven omsätts föreställningar, 

idéer, tankar som antar en konkret form, så att de kan förmedlas till andra. En utveck-

lad konceptualisering av Tegnérs utkast till ”klanderleken” som en aspekt på tanke-

leken är möjlig i kraft av begrepp som Kant lanserar i avsnittet ”Kritik der ästetischen 

Urteilskraft” i sin bok om omdömeskraften.

En tankelek i egentlig mening är ”en fri lek” (ein freies Spiel), så länge den är ett 

oreglerat utbyte av tankar och föreställningar. Tankeleken övergår och blir ett skämt 

när den får en avsiktlig inriktning, den att roa, och underkastas den ”kunskapsregel” 

(Erkenntnisregel) som kallas diskrepans/inkongruens. Denna kan, när den inte är ome-

delbart given, ge upphov till olika med varandra växlande föreställningar hos motta-

garen. Också detta tillstånd är för Kant ”en fri lek”, så länge föreställningarna inte har 

tolkats som ett uttryck för skämt, det vill säga inte underkastats en ”kunskapsregel”. 

Vid avkodningen av föreställningarna samverkar ”inbillningskraften” (Einbildungs-

kraft), alltså fantasin, med ”förståndet” (Verstand) och genererar först insikten om vad 

som är på färde: detta är ett skämt, och sedan, i bästa fall, förståelsen.

I detta avsnitt ställer Kant intressant nog ”inbillningskraften” i paritet med ”för-

ståndet” (Verstand) och pläderar för en ”balanserad avvägning” (proportionierte Stim-

mung) dem emellan. Detta har kunnat tilltala Tegnér, om han kom så långt i sin läsning 

av Kant. Sin språkliga fantasikraft utnyttjade han gärna, liksom sitt förstånd, me dan 

abstraherande begreppsbildning inte tilltalade honom. Han kallade det ”tyskeri”, med 

tiden ett okvädingsord i Tegnérs tankevärld. Han hade härvidlag kunnat citera en tysk 

sympatisant, Mefistofeles, och dennes kommentar till studenten i Goethes Faust: Grau, 

teurer Freund, ist alle Theorie, Und grün des Lebens goldner Baum.65 Tegnér ansåg sig 

64 Tegnér 1875, s. 18.

65 Faust, första delen, vers 2038–2039 från 1808. Goethe 1981, s. 66.



olle fer m 67

vara skarpsinnig och alls inte djupsinnig. Han ville tänka fritt och konkret och intog 

därför en skeptisk attityd till metafysisk spekulation. Men Kants snille erkände han och 

tog intryck av samtidigt som han i sin diktning inte ville vara instängd i ett system.66

*

Det finns fler tankelekar, mer avgränsade, än det rena skämtet, det som bara vill roa. 

Tegnér aktualiserar (som framgått) vad som inom detta resonemang blir en under-

ordnad genre. Som redan framgått kallas den lämpligen ”klanderleken”, vars syfte 

är att roa (några) genom att klandra (andra). Den följer med andra ord en särskild 

”kunskapsregel”. Klanderskrattet gör något eller någon till ett åtlöje. Inom denna ram, 

definierad av den aktuella kunskapsregeln, kan klandraren verka fritt och effektivt 

genom att kombinera fantasi och förstånd. För Tegnér är dessa förmågors främsta 

manifestation bilden, metaforen (inte begreppet) som han gärna tar till för att klandra 

och samtidigt väcka åtlöje.67 Goda exempel finner man senare i hans karriär. År 1820 

räknar han till sin förtjänst att han haft en för den svenska litteraturen välgörande 

mission genom att avhåna fosforismen: ”Att phosphorismen, i det skick nemligen 

den uppenbarat sig hos oss, är en vämjelig uselhet, har jag från dess första födelse alltid 

erkänt och predikat: jag har stått fader åt dess vanrykte.”

Här har han utnyttjat etablerad konceptualisering, satt in den i ny kontext, så att 

en inkongruens uppstår som kunnat locka den som är mottaglig för sådan skämtan till 

skratt. Uttalandet finns i ett brev från 1820 till Per Adam Wallmark, en förtrogen.68 

Detta är intern skämtan som bidrar till sammanhållningen inom en grupp av likatyckare.

Tegnér hade även offentligt avhånat en av fosforisterna, Lorenzo Hammarsköld, 

som dristat sig att utge en grekisk grammatik för nybörjare.69 Dess uppenbara brister 

hade Tegnér påpekat i en kort recension i Stockholms Posten (1819). Om syftet med 

anmälan hade han brevledes meddelat en annan av sina förtrogna, kanslirådet af Kull-

berg: ”Hans Grekiska hoppas jag dock att sjunga till den eviga sömnen.”70 Recensionen 

var i det avseendet inte tillfyllest, ty Hammarsköld svarade, varpå Tegnér avfyrade sitt 

66 Sin allmänna skepsis formulerar han i gravdikten över Matthias Fremling: ”I tankens värld 

systemer gå och komma / Och ett bär frukt av tusende som blomma. / Fullkomlighet blev icke 

människans del / och Stoas vise hade också fel.” SD II, s. 84, v. 63–66.

67 Mjöberg 1939, s. 124–148 och Svanberg 1939 om Tegnérs bildspråk.

68 Brev II, nr 91. Wallmark var bibliotekarie och litteratör, utgivare av tidskrifter, en av Tegnérs 

medkämpar mot den litterära riktning som gick under namnet fosforism, så kallad efter tid-

skriften Phosphoros, med förankring i Uppsala och Stockholm.

69 Första grunderna af grekiska Språkläran för Begynnare (1818). SS III, s. 245–250.

70 Brev II, nr 81.



kvhaa konferenser 11468

grövsta artilleri, fördelat över flera nummer av Stockholms Posten.71 Det var nog lite 

för mycket. Han hade alldeles glömt vad han påpekat för C. G. Brunius, hans elev och 

i sinom tid hans efterträdare, som i en dikt inte bara på övligt sätt smickrat Lars von 

Engeström, utrikesminister och universitetskansler, utan gjort det till övermått: Jag får 

”påminna Hr Magistern Corinnas råd till Pindarus, att man väl bör så med full hand, 

men icke derföre med hela säcken.”72

Det intressanta i vårt sammanhang är att Tegnér anser sig företräda det rätta, sanna, 

sköna; han är en ”sanningens och dygdens försvarare”, hans mission är civilisatorisk, 

han angriper missförhållanden som bör undanröjas, vilket rättfärdigar hans angrepp.

*

Denna tankelek har således ett vidare syfte än den rena klanderleken och var sedan 

antiken begreppsligt koncipierad i ordet satir. Typiskt nog nämner Tegnér inte det 

ordet i sin dissertation men pläderar desto mer för dess användning. Hånfull skämtan 

kan ha en god effekt. Det har, säger han, visa och lysande män visat, när de i kraft av 

sitt ”intellekt” (ingenium) och sin verbala förmåga tagit sikte på människors dårskaper 

och tillkortakommanden. Av de senare urskiljer han två allmänna typer, dels de tids- 

och platsspecifika förvillelserna, dels de allmänna förseelserna. De förra är typiska för 

en viss tid och en viss miljö, medan de senare har sitt ursprung i den mänskliga natu-

rens svaghet; de finns följaktligen i alla tider och hos alla folk. Särskilt berömvärda är, 

enligt Tegnér, skämt riktade mot de eviga förseelserna.73

Dessvärre gick det, noterar Tegnér, i praktiken ofta galet. De som hade ”förmågan 

att förlöjliga” (facultatem irridendi) och även ”utsökt charm och kvickhet i sitt skäm-

tande” (summamque in jocando gratiam et leporem) saknade ofta den förebildliga in-

ställningen. Drivna av hat, avund eller ärelystnad riktade de även sitt hån mot höga 

71 Tegnérs andra svar upptog sex nummer av Stockholms Posten 1820. SS III, s. 250–286. Till de 

mildare inslagen hör denna passus: ”Quintillianus säger någorstädes, att en skicklig talare, 

som har att välja mellan flera [skäl], gerna sätter de svaga skälen midt i talet, men icke hvarken 

i början eller i slutet. Herr H. gör sin sak ännu bättre; han sätter de svaga skälen icke blott 

midtuti, utan jemväl både i början och i slutet.” SS III, s. 252–253. I en ryktbar dikt från 1814 

anklagar han Hammarsköld för att inte ha översatt klassiska författare från deras originalspråk: 

”Din första jubeltid var nu / du tog dig lärda miner / Från tyskan översatte du / båd Greker 

och Latiner […].” SD II, s. 141. Om Hammarskölds relation till Tegnér, se Ljunggren 1952, som 

delvis äreräddar Hammarsköld.

72 Brev I, nr 213.

73 Tegnér 1875, s. 18–19.



olle fer m 69

och lysande män.74 Exemplifiering saknas typiskt nog, men två fall från den antik han 

kände så väl må anföras.

Allmänt bekant är den populistiska agitation som ledde till dödsdomen mot Sokra-

tes. Tidigare hade Aristofanes i komedin Molnen förlöjligat honom som varande blott 

en atensk gatufilosof, men också andra talade illa om honom. Exempel på förtalet an-

för Diogenes Laertios i sin bok Berömda filosofers liv och läror.75 Themistokles, en man 

ur folkdjupet, ledde 480 f.Kr. atenarna till seger vid Artemisium och Salamis. Men illa 

omtyckt och förtalad ostraciserades han senare och först efter sin död blev han, liksom 

Sokrates, rehabiliterad. Om det kan man läsa i Plutarchos Parallella liv, obligatorisk 

läsning bland bildat folk på Tegnérs tid.76

Av fall som dessa drog man, hävdar Tegnér, felaktiga slutsatser. Man förstod inte 

att skilja på bruk och missbruk och dömde därför ut ”förmågan att avhåna” (faculta-

tem illudendi), liksom skämt som avsåg ”att väcka löje” (ad irridendum). Hånskrattet 

ansågs nämligen ovärdigt människan och genren (d.v.s. satiren) borde därför förvisas 

ur litteraturen.77

Såvitt jag kan förstå syftar Tegnér på den debatt som först uppstod i England under 

1700-talet och som gav upphov till en plädering för den godmodiga humorn som ett 

civiliserat uttryck för lusten att skämta. Tegnér instämmer inte i detta pereat, han vill 

ha satiren kvar, därför att den gör nytta. Som motargument anför han, mycket typiskt, 

en liknelse. Eld har vållat många olyckor. För den skull ska väl inte all eld på jorden 

släckas?

Här, med en retorisk fråga, slutar Tegnérs dissertation.

Dissertationen som dissertation

Tegnérs dissertation är synpunktsrik. Valet av infallsvinklar ger bredd åt hans genom-

gång, men de olika aspekterna är inte alltid samordnade med varandra och bildar inte 

en väl sammanhållen helhet. Inkonsekvenser finns. Det är han ingalunda ensam om. 

”Only philosophers are not always consistent”, noterar Iris Murdoch a propos Pla-

ton.78 Titeln (”Om skrattets orsaker”) är smalare än undersökningen. Fler aspekter 

än skrattets orsaker diskuteras.

74 Tegnér 1875, s. 19.

75 Diogenes Laertios 2.18–37.

76 Det poetiska förtalet och ostraciseringen återfinns bland annat i kapitlen 21 och 22 av Plut-

archos biografi över Themistokles. För Sokrates hänvisas till Diogenes Laertios 2.18–37.

77 Tegnér 1875, s. 19.

78 Murdoch 1997, s. 398.



kvhaa konferenser 11470

Problematisk är bristen på konkreta exempel. En analys av konkreta fall hade skärpt 

blicken och tvingat fram nyanseringar. Och inte alltid systematiseras iakttagelser. En 

av Tegnérs utgångspunkter är att skratt utlöses av förnumna ”diskrepanser”, men han 

noterar också att diskrepanser inte alltid utlöser skratt. Av hans kommentarer i olika 

delar av texten kan i förstone fem fall identifieras. Diskrepansen har följande effekter: 

1. Den roar, ty mottagaren gillar den. 2. Den roar inte, ty mottagaren gillar den inte. 

3. Den roar inte, ty mottagaren finner den obegriplig. 4. Den roar inte, ty mottagaren 

ställer sig likgiltig inför den. 5. Den roar inte därför att den skrämmer mottagaren. Ut-

fallet kan i sin tur kompliceras, vilket Tegnér också antyder. I praktiken kan alla, om 

mottagarna är flera, gilla samma diskrepans. Motsatsen kan också gälla. Ingen gillar en 

given diskrepans. Mellan dessa ytterligheter kan sedan en rad kombinationer vara för 

handen i en konkret situation.

När detta är sagt är det också dags att påminna om att Tegnérs allmänna tes har fog 

för sig. Skratt kan vara både till nytta och till nöje. Som uttryck för glädje verkar de mot 

svartsyn och liknöjdhet. Socialt och samhälleligt kan de förena människor men också 

skilja dem åt. Och hånskrattet är befogat och gör nytta när det riktas mot mänskliga 

avarter och sociala missförhållanden. 

Det gick bra för Tegnér. Hans dissertation mottogs väl. Ämnesvalet ansågs origi-

nellt och försvaret elegant. Krav på vetenskaplighet ingick inte i fordringarna. Dispu-

tationen var ett examensprov. Respondenten hade att inom den givna ramen på ett 

gott latin i skrift och tal försvara den text han hade ansvar för.79 I ett tjänstgöringsin-

tyg från januari 1804 heter det att sin gradualdisputation har Tegnér ”till alla åhörares 

fullkomliga nöje försvarat”. Han visade ”dymedelst icke allenast en utmärkt färdighet 

i latinska språkets talande utan ock en berömlig kännedom i [de] filosofiska och este-

tiska vetenskaperna”.80

Dissertation och upplysningstänkande

Tegnérs dissertation hör hemma i en europeisk skrattdiskurs utformad under 

1700- talet.81 Det må vara att de explicita referenserna till tidens debatt är få. Thomas 

Hobbes, Henry Home (Lord Kames), Moses Mendelssohn och Immanuel Kant om-

talas i dissertationen. Det är också av andra skäl ställt utom tvivel att Tegnér är påver-

kad av det samtal om skratt och humor som pågick i Europa och som på olika vägar 

har nått honom. Ett exempel må ges. Han avvisar Hobbes idé om skrattets innebörd 

79 Se Lindbergs bidrag om Tegnér, latinet och nyhumanismen i denna volym.

80 Wrangel 1932, I, s. 114.

81 Hügli 1980, sp. 1–8.



olle fer m 71

och funktion. Samtidigt tyder inget på att han läst Hobbes. Han har i stället tagit 

intryck av den kritik som riktats mot Hobbes, inte minst i England under 1700-talet.82 

Hans få hänvisningar till tidens debatt framstår för övrigt som något godtyckliga. Man 

får intrycket att han inte haft vissa böcker till hands då han sammanställde sin text, 

eftersom hans hänvisningar i allmänhet saknar förväntad precision.

Men ambitionen är det inget fel på. Under förnuftets primat driver Tegnér en un-

dersökning som i tidstypisk anda ska bidra till allmänt välbefinnande. Hans disserta-

tion är alldeles klart en integrerad del av den vittförgrenade diskurs som 1700-talets 

upplysningstänkande utformat. Denna hemvist märks i hans sätt att arbeta, i de re-

sonemang han driver, de syften han verkar för och de begrepp han ibland utnyttjar. 

Det är lika uppenbart att han förhåller sig till den diskussion han tagit del av. Han 

diskuterar och tar ställning. Han är alls inte någon eftersägare utan har le courage de 

son opinion.

*

Ett radikalt upplysningstänkande ger dissertationen dess grundprägel. Det är min 

enkla slutsats. Som närmare evidens för min slutsats följer en exemplifierande utlägg-

ning; den följer de begrepp och föreställningar som för en eftervärld ansetts typiska 

för denna i grunden filosofiska tankeströmning som också blev en ideologisk rörelse. 

De strategiska upplysningsorden är kursiverade.83

I stort är dissertationen rationellt organiserad. Frågorna om skrattets orsaker, dess 

uttryck och verkan diskuteras som delar av en sammanhållen helhet. Resonemangen 

är förnuftsorienterade och bygger på erfarenhetsbaserad kunskap. Förhållningssättet är 

således empiristiskt och antimetafysiskt. Syftet är att verka för något gott, positivt. Det 

är fråga om att förbättra människors livsvillkor. Den eftersträvade lyckan är jordisk och 

glädjen i skrattet sägs vara till nytta både för den enskilda människan och för samhäl-

let i stort. Skrattet befordrar ett glatt lynne, en tillgång både för den enskilde och för 

det mänskliga umgänget i stort. Och som kritisk instans, som socialt verksam corrector 

82 Hobbes filosofi var i hög grad aktuell, kritiserad av många, tagen i försvar av andra, de s.k. 

hobbesiisterna. Tave 1960, s. 55–58, 69–70, 72–73 et passim; Israel 2011, s. 9–10, 71–73, 124, 

151, 157, 164 et passim.

83 Upplysningen kan uppfattas som en intellektuell rörelse, formad av idéer med filosofiskt 

ursprung, som rörelsens företrädare sökte sprida i samhället i syfte att förändra tänkesätt och 

handlingsmönster. Målet var att förbättra samhället. Jag replierar här i första hand på Israel 

2011, s. 3–8, medan Trigger (1998, s. 30–41), som inte är aktörsorienterad, ser en uppsättning 

teser som centrala vilka bryter mot en äldre ordning och som verkar för en förändringsprocess. 

Båda aspekterna aktualiseras i mina två bidrag i denna volym.



kvhaa konferenser 11472

morum, kan skrattet, rätt utnyttjat, också identifiera och straffa de moraliska brister 

och dumheter som frodas och fördärvar samhällsmoralen. Nyckelorden ryms i ord-

paret nytta och nöje.

Typisk för denna Zeitgeist är även åsikten att mänskligheten utgör en naturgiven en-

het. Alla människor är utrustade med vissa naturliga, medfödda förutsättningar. Skrat-

tet är en sådan medfödd förmåga, gemensam för alla människor, liksom förstånds-

gåvor, som på olika sätt kan utvecklas genom undervisning. Idén om det naturgivna 

leder i sin tur till att Tegnér pekar på konstanter, när han ska förklara det mänskliga 

skrattets orsaker och verkan. Skrattämnena däremot skiftar, präglade av lokalt och re-

gionalt givna omständigheter för kulturell samlevnad. I detta sammanhang anas också 

världen bortom Europa om vilken tidens reseberättelser vittnade.

För den lärda församling Tegnér vänder sig till var föreställningen om en mänsklig 

natur även förankrad i deras latinitet. Ordet ”natur”, latin natura, är härlett ur verbet 

nasci ”födas” och formen natus ”född”, men själva föreställningen om något givet, med-

fött och för människan konstitutivt ryms också i ordet ingenium i betydelsen ”medfött 

anlag”, ”naturanlag” av ingigno ”inge, bibringa (vid födseln)” med formen ingenitus 

”medfödd”.84 Båda orden, natura och ingenium, förekommer i Tegnérs text. Överty-

gelsen att människans natur inte i grunden förändras över tid gör det också möjligt att 

hämta illustrativa, alltjämt giltiga, exempel från antikens litteratur och historia. Sådana 

inslag var också förväntade i ett så högtidligt akademiskt sammanhang som en magis-

terdisputation. De vittnade om den lärdom en academicus skulle besitta.

Slutsatsen är given: Tegnérs dissertation är präglad av 1700-talstänkandets opti-

mism och framåtanda. Målet är framsteg, medlet är upplysning och framtiden är ljus, 

om förnuftet får råda.85

84 Hutcheson 1725, s. 97–98 använder symtomatiskt nog ordet implanted, inympad.

85 Några av nyckelorden förekommer i hans brev från 1798/99: ”icke gagnar mindre än förnöjer”, 

”förnuftets och upplysningens widare framsteg”, ”förnuftets och upplysningens” [maximer], ”för-

nuftets och rättvisans principer”, ”frihet och rättvisa”. Brev I, nr 5, 7, 8.



Bo Lindberg

Tegnérs magisterfrågor

I samband med promotionerna skulle den så kallade magisterfrågan framställas. Den 

innebar att en adjunkt, det vill säga en etablerad lärare, och den främste av dem som 

promoverats gav ett jakande eller nekande svar på en av fakulteten formulerad fråga. 

Tegnér var två gånger inblandad i detta, första gången 1802 då han som primus bland 

de promoverade skulle motivera ett jakande svar på den uppställda frågan, andra gång-

en 1808 då han som adjunkt hade sig ålagt att svara nej. Magisterfrågan var föreskriven 

i konstitutionerna från 1655 som gällde för universiteten i Uppsala, Åbo och Lund. 

Formen låg nära den akademiska disputationen med respondent och opponent, men 

med den skillnaden att deltagarna fick hålla var sitt sammanhängade inlägg utan att 

växla repliker med varandra. De frågor som diskuterades var i princip bestämda av 

fakulteten och inte av aktörerna. De texter som blev resultatet hade därigenom än 

mer än dissertationerna drag av tillfällesskrifter, i synnerhet som de inte trycktes. De 

åsikter som förfäktades behöver inte ha varit så allvarligt menade.

Magisterfrågorna förutsattes ställas och besvaras på latin, och så skedde nog också i 

Tegnérs fall. Men Tegnérs inlägg 1808 föreligger också i svensk översättning.1

1802

”Frågas: kan man hoppas på att vetenskaperna och vitterheten skall växa lika 

mycket under det nittonde seklet som under det adertonde?”2

1 Tegnérs svar på magisterfrågan 1802 är utgivet i Tegnér 1913, s. 329–337. Det från 1808 är i sin 

svenska lydelse utgivet i samma volym, s. 164–171. Det finns också i latinsk version i Lunds 

universitetsbibliotek som nummer 586 i Palmborg 1946.

2 Quaeritur: An sperandum est fore ut disciplinae et litterae saeculo XVIIII tanta capiant incre-

menta quanta saeculo XVIII ceperunt?



kvhaa konferenser 11474

Magisterfrågan 1802, som den 19-årige Tegnér alltså hade att besvara med ja, handlade 

om framsteget i historien: kunde man hoppas på att vetenskaperna och vitterheten 

skulle växa lika mycket under nästa århundrande som under 1700-talet? Adjunkten 

Frantz Liljenroth inledde föreställningen genom att ge ett nekande svar. Menings-

utbytet kan inte ha varit helt spontant, hur duktiga de än var på latin. Anförandena 

måste ha skrivits i förväg och Liljenroth hade rimligen låtit Tegnér i förväg läsa vad 

han skulle säga; kanske hade han också fått läsa Tegnérs svar i förväg. Man kan inte 

utesluta att Tegnér efteråt gjort ändringar eller tillägg i den text som föreligger. Lil-

jenroths anförande är inte bevarat; hans argument återges bara i korthet av Tegnér. 

Tonen i Tegnérs anförande är förbindlig; magisterfrågan var ett moment i den hög-

tidliga promotionsakten och inbjöd inte till aggressiv polemik såsom disputationerna 

kunde göra. Som den yngre visar han också vederbörlig ödmjukhet.

Formen för magisterfrågans behandling var alltså reglerad, men ämnet kunde vara 

intressant. Vetenskapens utveckling är en central aspekt av föreställningen om fram-

steg i historien, som har varit ett kärt ämne för modern idéhistorisk forskning. Liljen-

roth och Tegnér behandlar det som en aktuell samtidsfråga, ännu inte avgjord. Olika 

företeelser i omvärlden, större och mindre och inte bara vetenskapen, värderas i rela-

tion till frågan om det blir bättre eller sämre. Argumenten innebär sammantagna en 

analys av både samtid och framtid som inte blir mindre intressant av att den genomförs 

på latin, ett förmodernt språk. Begrepp som ”upplysning(en)”, ”framsteg(et)” och ”mo-

dern”, som är självklara i senare beskrivningar av epoken och dess plats i historien, var 

inte etablerade på latin; argumentationen är empirisk, inte historiefilosofisk.

Året är alltså 1802, franska revolutionen har skapat krig och kaos i Europa på många 

håll och Liljenroth har tydigen antytt att detta förebådar vetenskapens förfall. Men 

Tegnér bestrider att ostadigheten är så allvarlig; nedgången för vetenskaper och kons-

ter är inte att jämföra med tidigare civilisationers fall, som när den egyptiska, grekiska 

respektive romerska gick under efter att ha invaderats av krigiska barbarfolk. Inga go-

ter eller andra barbarer hotar den europeiska civilisationen. Jämförelsen med dessa i 

tiden avlägsna civilisationer ter sig långsökt, och frågan är om den är Liljenroths eller 

en retorisk överdrift av Tegnér.

Mer relevanta är Liljenroths påpekanden om nedgång och kriser i samtiden, i Eu-

ropa och globalt. Italien och Spanien är vidskepliga och svaga, England är utmattat av 

krigen, Tyskland splittrat och snart fjärmat från all vitterhet, Frankrike har återförts till 

tyranni och katolicism. Söderns länder – väl Afrika – är vilda och barbariska, Orienten 

har sjunkit tillbaka i sitt vanliga mörker sedan det ljus som där tänts plötsligt slocknat 

– man undrar vilket. Intressant är konstaterandet att Occidenten, det vill säga Ame-

rika, har ”återfallit i slaveriets vanära”. Med detta torde avses att slaveriet, som många 



bo li n dberg 75

ville avskaffa i det självständiga USA, i praktiken blev kvar för sydstaternas del. Detta 

har en upplyst opinion i Europa alltså noterat. Mer gåtfullt är vad Liljenroth avsett 

med påståendet om våra närmaste grannar, vilket rimligen måste avse Ryssland och 

Danmark, nämligen att den ena (Ryssland?) behåller sitt gamla barbari medan den 

andra (Danmark?) håller på att ”fjärma sig från en nyligen påbörjad kultivering”.

Tegnér medger att det finns brister men finner genomgående farhågorna överdriv-

na. Vidskepelsen har successivt minskat under det gångna seklet. Man bränner inte 

längre människor på bål för att straffa dem. Den barbariska grymheten i krig har mins-

kat; soldaterna ägnar sig numera verkligen åt att kriga i stället för att plundra och våld-

föra sig på kvinnor och barn.

Framför allt har det blivit bättre i Frankrike. Tegnér uppskattar Napoleon, då ännu 

Bonaparte – som Liljenroth tydligen kallat tyrann men som enligt Tegnér återställt 

ordningen i Frankrike efter revolutionens kaos och antyds ha inlett en period av fred 

i Europa. Tegnér skriver detta efter att freden i Amiens slutits mellan England och 

Frankrike 1801 och ett som det skulle visa sig mycket tillfälligt lugn inträtt på den eu-

ropeiska scenen. Vurmen för Napoleon som hjälte skulle han, med vissa reservationer, 

behålla så länge denne levde.

Om den franska revolutionen uttrycker han sig däremot påfallande negativt och 

avger några bestämda omdömen om vikten av stat och religion för att upprätthålla en 

ordning som möjliggör vetenskapernas växt. Tegnér var väl aldrig någon revolutionär, 

men de starka formuleringarna om kaoset i Frankrike ska kanske ses mot bakgrunden 

av den dramatiska demonstrationen av yngre akademiker i Uppsala år 1800 då man 

hade spelat marseljäsen och uttryckt jakobinska sympatier. Med sådana ville Tegnér 

rimligen inte bli förknippad.

Så långt om det allmänna tillståndet för Europa och världen. Den utveckling som 

Tegnér försvarar gäller bara Europa; övriga delar av världen kan inte tillföra något utan 

är beroende av Europas kunskaper. Framstegsperspektivet är uttryckligen inskränkt 

till Europa.

Tegnér bemöter sedan specifikt Liljenroths kritik av vetenskapernas tillstånd i sam-

tiden. Här blir framställningen mer abstrakt, inga bestämda teorier eller personer 

kommenteras närmare. Liljenroth har klagat över att somliga teologer går för långt 

i sina spekulationer. Tegnér anser att de bör uppmuntras att ställa frågor, även om de 

heligaste ting, men utan att precisera om vad.

Ställningstagandet till den ”kritiska filosofin”, det vill säga Kant, är en viktig punkt 

i texten, om också föga konkret. Tegnér är i huvudsak positiv till den. Den kritiska fi-

losofin har dragit gränser för det mänskliga förnuftet, menar han, den har inte förne-

kat sinneskunskapen utan bara bestritt dess förmåga att avgöra allting. Kant har också 



kvhaa konferenser 11476

lagt en säkrare grund för vår tro på Gud och givit människorna en ny och värdig grund 

för moralen.

Man kan anta att Tegnér med dessa vaga bestämningar velat uttrycka vad som för 

många i samtiden framstod som attraktivt med Kants filosofi, nämligen att upplys-

ningsfilosofins empirism reviderades genom att den mänskliga kunskapen begränsas 

till det som görs tillgängligt genom tidens och rummets åskådningsformer, medan 

tinget i sig inte kan förnimmas av människan. Därigenom drogs religionen undan kun-

skapskritiken samtidigt som moralen gavs en ny grund genom det kategoriska impera-

tivet att vårt handlande ska följa principer som kan upphöjas till allmän lag.

Den kritiska filosofin vinner således Tegnérs godkännande: den har öppnat en bätt-

re väg till sanningen än någon tidigare. Efterföljare till Kant däremot har hemfallit åt 

idealism och andra dumheter, menar han. Här avses tydligen Schelling och Fichte.

Tegnér återkom i fortsättningen flera gånger till Kant i sina latinska texter. Samma 

år, 1802, tog han upp Kants begrepp tinget i sig i den dissertation han skrev som speci-

men för adjunkturen i filosofi.3 Kant var tidens stora namn i filosofin som akademiker 

i karriären gärna förhöll sig till.

Tegnérs fortsatta framställning i magisterfrågan berör kortfattat olika negativa för-

hållanden i det svenska utbildningsväsendet som Liljenroth tagit upp. Ett argument 

faller i ögonen. Liljenroth har påpekat att den brist på mat som varit rådande på senare 

tid på grund av höga spannmålspriser har fått antalet elever i skolorna att minska – i 

och för sig en intressant upplysning om bräckligheten i skolväsendet. Tegnér bagatel-

liserar detta argument och tillägger att även om så vore fallet, så är det ingen större 

olycka eftersom nyttan av studier inte bara ska mätas efter antalet studerande. Kvalitet 

är viktigare än kvantitet; bland dem som inte kan studera finns vanligtvis de svagare. 

Uteblir de blir det större utrymme för de övrigas begåvning.

Tegnér deklarerar avslutningsvis att de omständigheter Liljenroth anfört inte ger 

anledning att befara att vetenskap och vitterhet ska stagnera. Det finns en instinkt i 

människans natur att alltid sträva mot det bättre och högre. De omständigheter som 

Liljenroth pekat på ger inte anledning att tro att denna instinkt hejdas. Det finns hopp 

för framtiden.

Dock, tillägger han, i en konservativ reservation som går Liljenroth till mötes: Det 

kräver att man tar varning av de förfärligheter som omstörtat de sista åren av det före-

gående seklet: ”Ty inget större och allvarligare bevis finns på hur mycket förstörelse 

3 Commentatio quaestionis an congruenter suis ponere RES PER SE animum afficientes cel. Kan-

tius possit. Om Tegnérs insatser som filosof, se Henrik Lagerlunds bidrag i denna volym.



bo li n dberg 77

och olycka som vållas av förmätenheten hos det okunniga folket, av det tygellösa fri-

hetsbegäret och av föraktet för religion och lagar.”

1808

”Frågas om man med rätta påstår att de konster som benämns sköna bidrar 

lika mycket till människans allsidiga förädling som de discipliner som kallas 

allvarligare?”4

Vid promotionen 1808 var det Tegnér som i sin egenskap av adjunkt hade att ge det 

nekande svaret på den uppställda frågan. Möjligen var det så att adjunkten alltid skulle 

ge det nekande svaret och lämna åt den unge magistern att ge ett uppmuntrande svar. 

Det jakande svaret den här gången levererades av magister Anders Hagelberg, omsider 

präst i Växjö stift under Tegnérs biskopstid. Tegnér berömmer honom i starka ordalag 

i slutorden av sitt svar på magisterfrågan.

Tegnérs anförande finns även i svensk lydelse.5 Vilken version som tillkommit först, 

den latinska eller den svenska, är oklart. De skiljer en del åt i argumentens ordning och 

ordens placering.6 Presentationen här följer den latinska versionen.

Rubrikens formulering är krånglig. Det kan för en nutida läsare låta som om det 

handlar om en jämförelse mellan humaniora och naturvetenskaperna, men så är inte 

fallet. Det gäller snarare mänskliga förmågor än olika discipliner: å ena sidan konsten, 

å andra sidan moralen och vetandet, och frågan är alltså om konsten bidrar lika mycket 

till människans förädling som moralen och kunskapsförmågan. Tegnér som adjunkt 

har då haft att besvara frågan nekande. Man kan tycka att det nekande svaret är angi-

vet redan i frågans formulering, där moralen och vetenskapen kallas allvarligare eller 

strängare (severiores). 

4 Quaeritur an jure statuitur, quae ex pulchritudine nomen habeant artes ad hominem omni ex 

parte perficiendum non minus prodesse quam quas vocant disciplinae severiores?

5 Tryckt i Tegnér 1913, s. 164–171.

6 Den latinska finns i Lunds universitetsbibliotek, Esaias Tegnérs arkiv, vol. 7.



Inledningen till svaret på magisterfrågan 1808 i Tegnérs latinska manuskript (Lunds universitetsbibliotek, 

Esaias Tegnérs papper volym 7). Texten finns också i Tegnérs svenska version, tryckt först långt senare i Filo-

so fiska och estetiska skrifter 1913. Hur de båda versionerna förhåller sig till varandra är ovisst. Rimligen var 

det den latinska som framfördes under den akademiska akten. Den svenska var kanske bara ett utkast men 

är ändå så utarbetad att den kan ha varit avsedd att spridas till en större publik. Förhållandet är likartat för 

dissertationen om pliktkollision 1808 och promotionsföreläsningen om Platon och poesin 1820, men i dem finns 

påtagliga skillnader mellan versionerna, vilket inte är fallet med magisterfrågan. 



De första meningarna i svaret på magisterfrågan 1808 på latin respektive svenska. Den latinska versionen är 

retoriskt mer utsmyckad och därmed något längre.

Quum aeque et sine studio 

omnia ea perversa et libidinosa, 

omnes illas miserias, et incom-

moda consideramus, quae, si a 

cultura temporum nostrorum 

haud originem duxerunt, at certe 

cum ea coniuncta sint et sociata, 

totamque illam silvam scelerum 

et cupiditatum cum vita simplici 

et tranquilla, cum antiqua fide, 

cum incorruptis moribus prisco-

rum incultorumque hominum 

conferimus, quaestio quaenam et 

dubitatio exoriatur necesse est, 

quinam sit finis, ad quod  (sic) 

tendat omnis humani generis 

cultura? Certe, si cultus ille ho-

diernus, qualis nunc Europaeis 

est, jam absolutus et perfectus 

haberi posset, nec aliquid quod a 

philosopho vel a θρ  

amplius desideraretur relinquere-

turque, non sane esset vir probus 

et aequus qui non totum illum 

omnesque suas artes et lenocinia 

ex intima mente demoveret et 

exsecraretur. Sed ad culturam et 

perfectionem totum humanum 

genus tendit et impellitur […]

När man opartiskt betraktar 

alla de olyckor och uselheter, all 

den förvändhet och utsväfning, 

som, jag vill icke säga ha sin 

grund i vår närvarande cultur, 

men åtminstone åtfölja den, och 

oväldigt jemför dessa med det 

lugn, den enkelhet i seder, den 

verkeliga lycksalighet Historien 

visar oss hos våra mindre odlade, 

men oförderfvade förfäder, så 

kan man ej afhålla sig från att 

fråga: Hvad är ändamålet med all 

mensklig odling? Hade culturen 

sådan som den t.ex. nu är i Europa 

redan uppnått sitt ändamål, 

redan uppfyllt allt hvad philo-

sophen och menniskovännen 

billigtvis af den väntat sig; o, då 

skulle det ej finnas en redlig och 

vältänkande man, som ej i djupet 

af sitt hjerta förbannade den och 

den stund som förde oss ut ur 

Naturens moderliga armar. Men 

till odling sträfvar omedelbarli-

gen vårt slägte […]



kvhaa konferenser 11480

Tegnér förutsätter i inledningen, liksom i magisterfrågan 1802, att mänskligheten na-

turligen strävar mot fullkomning. Den mänskliga kulturen är av tre slag: intellektuell, 

moralisk och estetisk. De tre måste alltid finnas med, men frågan är om någon av 

dem är viktigare än de andra. Argumentet är sedan att den moraliska kulturen är den 

mest angelägna, att den intellektuella ligger nära den och lätt låter sig förenas med 

den, medan den estetiska odlingen är problematisk och inte utan vidare kompatibel 

med moralen. I bakgrunden finns Rousseaus påstående från 1750 att både konster och 

vetenskaper har sitt ursprung i människans laster och begär, och att den moraliska 

dygd som ursprungligen fanns gått förlorad under civilisationens utveckling.7 Tegnér 

anknyter explicit till Rousseau genom att hävda att begär, lastbarhet och ohederlighet 

frodas i det annars så förfinade Europa.

Problemet är den estetiska kulturens tvetydiga roll. Konsten kan inverka positivt på 

moralen genom att skildra dygden med goda exempel, men den behöver inte göra det 

utan befordrar lika gärna det moraliska förfallet. Dess verkan är slumpartad och god-

tycklig. Den estetiska upplevelsen kan väcka känslor av humanitet, men de inställer sig 

efter den handling som skildras och har inte sin upprinnelse i konsten. Förnuftet och 

den intellektuella kulturen däremot kan tygla negativa och skadliga känslor och står 

därmed i ett närmare förhållande till moralen än den estetiska kulturen.

Moralen bestäms alltså inte av känslan. Här kan man ana en inflytelse från Kants 

argument om det kategoriska imperativet som princip för det moraliska handlandet, 

enligt vilket man bara ska handla efter en regel som man skulle vilja upphöja till allmän 

lag, således en maxim som grundas i ett förnuftskriterium snarare än i känslan.

På slutet tar Tegnér historien till hjälp för att visa att framstående estetisk kultur går 

hand i hand med fördärvade seder. I antikens Grekland blomstrade konsterna först när 

de moraliska sederna korrumperats. Den dygd atenarna inte längre kunde se i verklig-

heten försökte de återskapa i konsten. I Sparta däremot, där den estetiska kulturen var 

mager, kunde den medborgerliga dygden fortleva länge: ”Sparta hade män och vapen 

medan Athén berömdes bara för statyer och danserskor.” Samma sak i Rom: där för-

svann den stränga dygden när man kom i kontakt med vekheten i den grekiska kons-

ten. I Augustus Rom var konsten lysande men moralen utan ära och principer. I det 

moderna Europa har det sedeslösa Frankrike under Ludvig XIV varit ett övertydligt 

exempel på samma förhållande. Om Sverige vill Tegnér inte tala, ”men vi vet alla vid 

vilka tidpunkter konsten blomstrat och sederna fördärvats”.

Jämförelsen med antiken är hämtad från Schiller.8 Man frågar sig hur genomtänkt 

och allvarligt menad Tegnérs argumentation var. Med moral förstår han, åtminstone i 

7 I skriften Si le retablissement des sciences et des arts a contribué à épurer les moers.

8 Såsom visas i Tegnér 1913, s. 446–447.



bo li n dberg 81

exemplen från antiken, bara mod och offervillighet hos medborgare och soldater; det 

blir en ganska snäv förståelse av moral. Påfallande är också att han inte nämner någon-

ting om kristendomen som grund för moralen. Det kan bero på att frågan var reserve-

rad för teologiska fakulteten enligt den revirordning som rådde vid universiteten, eller 

på Kants moralfilosofi som förklarade moralen utan att hänvisa till religionen. Det kan 

också vara en effekt av hans bekanta brist på religiöst intresse. Notabelt är vidare att 

den kvalitet han annars framför allt ville tillskriva den grekiska dikten, nämligen före-

ningen av form och innehåll, är estetisk och alltså tillhörig den lägre kategorin i hans 

rangordning av de mänskliga kulturformerna.

Slutligen är det intressant att Tegnér inte säger något om de grekiska filosoferna, 

förnuftskulturens framstående representanter i antiken. Han ger dock, i slutet av den 

latinska versionen av svaret på magisterfrågan, vad som ter sig som ett tips till oppo-

nenten magister Hagelberg att ta fasta på. Han pekar på Platons begrepp kalokagathia, 

den dygd som just förenar det sköna och goda (kalos = skön, agathos = god). Här er-

bjuds en möjlighet att överbrygga den spänning mellan moral, sanning och estetik som 

Tegnér pekat på eller kanske snarare lekt med.





Erik Zillén

Tegnér och den aisopiska fabeln

I december 1802 disputerade Esaias Tegnér för en docentur i estetik på arbetet Dis-

sertatio de fabula æsopica. Avhandlingen om den aisopiska fabeln tillhör Tegnérs tidiga 

latinska skrifter från åren vid Lunds universitet och har i mycket ringa utsträckning 

uppmärksammats i den litteraturhistoriska forskningen. Men dissertationen saknar 

långt ifrån intresse. Ur ett personhistoriskt perspektiv är den intressant, eftersom den 

markerar en viktig etapp i Tegnérs akademiska karriär och behandlar ett litterärt stoff 

av betydelse i hans bildningsgång. Fabelavhandlingen är likaså intressant ur ett disser-

tationshistoriskt perspektiv: som vetenskapligt specimen på latin placerar den sig i en 

sen fas av en lång universitetstradition samtidigt som den fungerade som meriterings-

skrift inom en ny akademisk disciplin.1 Därtill är Tegnérs dissertation givetvis intres-

sant ur ett fabelhistoriskt perspektiv. Det är i första hand i relation till fabelgenren och 

dess förflutna som Dissertatio de fabula æsopica kommer att belysas här.

I den aisopiska fabelns historia kan man tala om en väsentlig brytpunkt just runt 

sekelskiftet 1800. Efter att under 1700-talet ha upplevt en högkonjunktur i europeisk 

kultur, inklusive den svenska, hade fabelgenren vid 1800-talets ingång hamnat i en kris. 

Den hade flera orsaker. Djupast sett handlade det om att den framväxande moderni-

teten ifrågasatte faktorer som hade utgjort centrala förutsättningar för den aisopiska 

genrens långa och framgångsrika historia alltsedan antiken: dygdetiken, det retoriska 

exemplumbruket, den antropomorfiserande natursynen. Mer akut utlöstes krisen dels 

av den överexploatering som fabeln utsattes för under upplysningsepokens sista de-

1 Ang. dissertationstraditionen jfr Lindberg 2022, s. 209–221; ang. estetikämnets etablering i 

Lund jfr t.ex. Svensson 1987, s. 44–48.



kvhaa konferenser 11484

cennier, dels av de nya konstnärliga ideal som den begynnande romantiken lanserade.2 

I Uppsalaromantikernas månadsskrift Phosphoros fällde Per Daniel Amadeus Atter-

bom 1811 en skoningslös dom över fabelgenren: ”I sjelfva verket är detta Skaldeslag 

[…] i poetiskt hänseende en nullitet.”3

Tegnérs fabelavhandling och disputation 1802

Mot bakgrund av det genrehistoriska krisläget är enbart det faktum att Tegnér 1802 

skrev en avhandling om den aisopiska fabeln värt att notera. Det saknas entydiga be-

lägg för om ämnet var hans eget val eller om det hade förelagts honom. Men hans 

dissertatio visar att fabeln i början av 1800-talet alltjämt uppfattades som en relevant 

genre att behandla i ett akademiskt sammanhang. Avhandlingen kan sägas bekräfta 

den starka position som fabelgenren så länge hade haft i både det europeiska och det 

svenska utbildningsväsendet.4 Fabelns ställning inom språkundervisningen var inte 

heller lika drabbad av genrekrisen. Under hela 1800-talet fortsatte den aisopiska 

fabeln att vara en viktig skolgenre, i synnerhet inom studiet av de klassiska språken, 

även om den också där stegvis tvingades till reträtt.5

Tegnérs Dissertatio de fabula æsopica är ett kvantitativt sett blygsamt arbete, som i 

originaltrycket inte spänner över mer än 14 textsidor, vilket i och för sig – det bör till-

läggas – knappast var exceptionellt för en akademisk avhandling 1802.6 Det begrän-

sade omfånget till trots rör det sig om en innehållsrik text. Avhandlingen har inte, som 

annars var brukligt, delats in i kapitel eller teser utan är disponerad som ett samman-

hängande resonemang. Samtidigt markerar den sin genretillhörighet och sin status 

som vetenskapligt arbete via ett femtontal fotnoter, som alla inrymmer korta käll-

hänvisningar. Däremot saknar fabeldissertationen ”sociala kringtexter” – så omtalar 

Bo Lindberg i sin studie Disputation, dissertation, avhandling. Historien om en genre 

(2022) de dedikationer och hyllningsdikter som ofta ramade in själva avhandlings-

texten i tryckta dissertationer under äldre tid.7 Tegnérs specimen ägnas helt och hållet 

behandlingen av det aktuella ämnet.

Försvaret av dissertationen den 8 december 1802 var uppenbarligen lyckosamt. Vid 

fakultetens sammanträde ett par dagar senare uttalade sig estetikprofessorn Anders 

Lidbeck om disputationen: ”’[…] herr Magistren och Extra Bibliotheksamanuensen 

2 Jfr Zillén 2020, s. 517–575.

3 Atterbom 1811, s. 64.

4 Jfr Zillén 2020, s. 50–134.

5 Jfr Zillén 2020, s. 576–579.

6 Jfr Lindberg 2022, s. 43.

7 Lindberg 2022, s. 42.



er ik zillén 85

Esaias Tegnér [har] författat och från öfre katedren försvarat en akademisk afhandling 

de fabula aesopica på ett sätt, som befästat den så fördelagtiga mening, man om honom 

länge och allmänt hyst [---]’”.8 Att Tegnér satt i ”öfre katedren” innebär att han under 

disputationsakten själv fungerade som preses. I det intyg över Tegnérs akademiska 

prestationer som filosofiska fakulteten utfärdade hösten 1803 understryks att avhand-

lingen om den aisopiska fabeln är ”’[---] med lärdom författad [---]’”.9

En summering av fabelavhandlingens innehåll kan här vara på sin plats. Disserta-

tionen inleds med att fabelns ursprung diskuteras. Utifrån en översikt över hur meta-

foren och allegorin uppstod och började användas i undervisande syfte förlägger Teg-

nér fabelgenrens tillkomst till ett tidigt stadium i mänsklighetens historia; diskussio-

nen utmynnar i att Aisopos betydelse som fabeltraditionens upphovsman tonas ned. 

Därefter behandlas utförligt fabelns form och den komplicerade frågan om hur genren 

bör definieras. Kännetecknande för en aisopisk fabel är enligt Tegnér att den består 

av två komponenter: en sensmoral och en berättelse. Om en fabel är lyckad eller inte 

beror, hävdar han, både på hur väl de båda komponenterna utformats var för sig och 

på i vilken grad det råder samstämmighet mellan sensmoralen och berättelsens olika 

handlingsmoment. Avslutningsvis resonerar Tegnér kring varför fabelns gestalter för 

det mesta är djur eller livlösa ting. Han förklarar detta, som han själv medger, möjligen 

svårbegripliga sakförhållande med att de icke-mänskliga aktörerna bidrar till berättel-

sernas korthet och entydighet och därmed underlättar genrens didaktiska uppdrag att 

förmedla levnadsråd: consilium instituere (16).10

Som framgår av detta korta innehållsreferat är Dissertatio de fabula æsopica inte en 

editions- eller översättningsavhandling, som stoffet annars hade kunnat inbjuda till 

och som vid 1800-talets ingång var relativt vanliga subgenrer.11 Avhandlingen har inte 

heller sin tyngdpunkt i en litteraturhistorisk genomgång av fabeldiktandets utveckling 

och viktigaste utövare. Förvånansvärt nog citerar Tegnér inte en enda fabel i sitt aiso-

piska opus. Han har nöjt sig med att kort omnämna sex enskilda fabler och att hänvisa 

till ytterligare åtta fabler – det är bland annat om källorna till dessa fabel texter som 

fotnoterna lämnar besked. Dissertationen ger ett intryck av att Tegnér inte i första 

rummet attraherades av fabeltraditionens konkreta textmaterial. I centrum står i stäl-

let den aisopiska genrens mer principiella problematik. Att avhandlingen presenterar 

ett försök till fabelpoetik harmonierar med att den utgjorde ett specimen inom uni-

versitetsämnet estetik.

8 Nilsson 1913, s. 3.

9 Nilsson 1913, s. 6.

10 Brödtextens sidhänvisningar till fabelavhandlingen avser originaltrycket: Dissertatio de fabula 

æsopica. Lund: Litteris Berlingianis, 1802.

11 Jfr Lindberg 2022, s. 34, 53–54, 180; Akujärvi 2021, s. 779–801.



kvhaa konferenser 11486

I första delen av sin biografiska studie Tegnér i Lund (1932) kontrasterar Ewert 

Wrangel fabelavhandlingen mot Tegnérs tidigare avhandling för magistergraden, Dis-

sertatio de caussis ridendi, som undersöker skrattets orsaker. Om Dissertatio de fabula 

æsopica skriver Wrangel uppskattande: ”Den estetiska analysen här är mera självständig 

än i den fragmentariska magisteravhandlingen; värdefulla jämförelser anställas med 

andra fabeldiktares arbeten.”12 Om man i stället för att relatera fabelavhand lingen till 

Tegnérs magisterdissertation jämför den med några av det närmast föregående seklets 

fabelpoetologiska texter, alltifrån förslagsvis Antoine Houdart de La Mottes ”Dis-

cours sur la Fable” (1719) till Gustaf Fredrik Gyllenborgs ”Afhandling om Fablen” 

(1795), utfaller karakteristiken något annorlunda.

Tegnérs fabeldefinition

Dissertatio de fabula æsopica har en huvudsakligen genreteoretisk orientering och vill 

framför allt fastställa fabelns natur, natura fabulæ (7). Argumentationen är därför i 

stor utsträckning inriktad på att formulera en definition av genren. Tegnér framhål-

ler att olika författare har haft olika uppfattningar om hur fabeln ska definieras och 

att det beror på att de inte har utgått från samma textmaterial. Därefter fastslår han 

– utan att närmare redovisa sin egen materialbas – att det finns två komponenter 

som återkommer i alla fabler och som bestämmer genrens väsen, vis fabulæ (5): en 

sensmoral, sententia (5), som innehåller en sanning, och en berättelse, exemplum (5), 

som åskådliggör sensmoralen.

För att konkretisera Tegnérs definitionsresonemang återger jag i fulltext en av de 

fabler som omnämns – men alltså aldrig citeras – i avhandlingen, nämligen den första 

fabeln i Phaedrus första bok: fabeln om vargen och lammet. Jag följer textetableringen 

i andra upplagan av Johannes Schefferus Phaedrusedition, tryckt i Uppsala 1667, som 

är den källa Tegnér åberopar:

Ad rivum eundem Lupus & Agnus venerant

Siti compulsi: superior stabat Lupus,

Longeque inferior Agnus. tunc fauce improba

Latro incitatus jurgii causam intulit.

Cur, inquit, turbulentam fecisti mihi

Aquam bibenti? Laniger contra timens:

Qui possum, quæso, facere quod quereris, Lupe?

A te decurrit ad meos haustus liquor.

12 Wrangel 1932, I, s. 123.



er ik zillén 87

Repulsus ille veritatis viribus,

Ante hos sex menses at maledixisti mihi.

Respondit Agnus: equidem natus non eram.

Pater hercule tuus, inquit, maledixit mihi.

Atque ita correptum lacerat injusta nece.

Hæc propter illos scripta est homines fabula,

Qui fictis causis innocentes opprimunt.13

I Gerhard Bendz svenska översättning från 1962 lyder denna Phaedrusfabel:

Vargen och lammet kom en gång till samma bäck

för att släcka törsten. Vargen stod ett stycke upp

och lammet längre ned. Den glupske rövaren

fann genast fräckt en förevändning för ett gräl:

”Varför står du och grumlar vattnet här för mig,

när jag skall dricka?” Lammet svarade försynt:

”Hur kan jag göra det du lägger mig till last,

när vattnet rinner hit från platsen där du står?”

Då sade vargen, vederlagd av sanningen:

”Men för ett halvår sen förtalade du mig!”

”Då var jag ännu inte född!” blev lammets svar.

– ”Vid Herkules, då var det far din som var fräck!”

Så rev han lammet, och där göts oskyldigt blod.

För deras skull har denna fabel skrivits, som

på falska grunder övar våld mot fredligt folk.14

I både originaltext och översättning har jag här kursiverat de två sista raderna, som 

formulerar fabelns sensmoral. Phaedrus detaljerade berättelse om de bägge djur-

gestalternas möte vid bäcken och hans avslutande generella slutsats illustrerar de två 

byggstenar som enligt Tegnér utgör en fabels definierande komponenter.

Tegnér uttrycker i sin avhandling ingen tveksamhet inför möjligheten att definiera 

fabeln som genre. Det är annars en hållning som ofta artikuleras i det sena 1700-talets 

fabelpoetologiska texter. Den franske författaren Guillaume-Antoine Le Monnier till 

exempel skriver i sin fabelsamlings inledande text ”De la Fable” (1773):

13 Phaedrus 1667, s. 6–7 (kursiv här).

14 Phaedrus 1962, s. 31 (kursiv här).



kvhaa konferenser 11488

Il vaut mieux renoncer à toute définition de la fable, puisqu’on ne voit pas 

qu’on puisse en donner une définition appropriée à toutes les fables en géné-

ral, & à chaque fable en particulier.15

(Det är bäst att avstå från alla definitioner av fabeln, eftersom man inte kan 

ange en definition som är lämplig såväl för alla fabler generellt som för varje 

enskild fabel.)

Samma tanke framför Jean-Pierre Claris de Florian två decennier senare, när han lika-

så under rubriken ”De la Fable” i sin samling Fables (1792) konstaterar: ”je suis con-

vaincu que ce genre ne peut être défini et ne peut avoir de préceptes” (jag är övertygad 

om att denna genre inte kan definieras och inte kan ha några föreskrifter).16

Den tilltagande skepsis som fanns mot försöken att definiera fabeln var ett element 

i genrens kris, som på kontinenten var märkbar redan under 1700-talets sista decen-

nier. Den skepsisen tycks Tegnér ha varit oberörd av. Han följer snarare ett äldre, ut-

bildningshistoriskt stråk i fabeltraditionen. I den antike retorikläraren Aphthonios 

Progymnasmata, som fortsatte att influera svensk skolundervisning under en stor del 

av 1700-talet, utgör fabeln den första retoriska övningsgenren. Aphthonios kapitel 

om fabeln inleds just med en Definitio fabulæ.17 Begreppsdefinitionen bildade likaså 

ett återkommande inslag i själva dissertationsgenren. Genom att Tegnér lägger så stor 

vikt vid genredefinitionen får hans avhandling och hans syn på den aisopiska fabeln 

ett starkt normativt drag.

Det ter sig befogat att stanna till inför de latinska termer som Tegnér benämner 

fabelns två definierande delar med: sententia och exemplum. I den latinspråkiga fabel-

traditionen används i stort sett aldrig termen sententia (’mening, åsikt, tanke, inne-

börd’) om det vi på svenska brukar beskriva som fabelns lärdom eller sensmoral. 

Aphthonios refererar till sensmoralen med de grekiska termerna promythion och epi-

mythion, som även förekommer i latiniserad form: promythium respektive epimythi-

um. I den latinska fabellitteraturen är annars moralitas, morale och affabulatio vanliga 

benämningar.18 Den sistnämnda termen utnyttjar för övrigt den tyske fabeldiktaren 

Christian Fürchtegott Gellert i sin på latin avfattade fabelavhandling, De poesi apolo-

15 Le Monnier 1773, s. v–vj.

16 Florian 1792, s. 12.

17 Aphthonios m.fl. 1670, s. 1.

18 Moralitas hos t.ex. Romulus Anglicus (Schnur 1978, s. 180–186); morale i t.ex. Dorpius 1528, 

passim; affabulatio i t.ex. Nevelet 1610, passim, och Gezelius 1669, passim.



er ik zillén 89

gorvm eorvmqve scriptoribvs (1744),19 ett i detta sammanhang inte ointressant jämfö-

relsematerial – mer om det längre fram. I Abraham Sahlstedts latinska fabelsamling 

för skolbruk, utgiven i Stockholm 1765, rubriceras i stället lärdomarna genomgående 

sensus moralis.20 Men många latinska fabelsamlingar – däribland Joachim Camerarius 

skolutgåva, använd i latinundervisningen i Sverige från sent 1500-tal till 1700-talets 

slut – avstår från att separatrubricera sensmoralen och nöjer sig med att inleda den med 

en fast formel, som signalerar att en slutsats dras av berättelsen: fabula docet (fabeln 

lär), fabula significat (fabeln betyder), fabula monet (fabeln uppmanar) och så vidare.21

Att Tegnér i sin dissertation benämner fabelns berättelse exemplum måste också be-

dömas som ganska okonventionellt. När en aisopisk berättelse används som retoriskt 

exempel i en text på latin, låt oss säga i en medeltida predikan eller en tidigmodern ora-

tion, kan den förvisso introduceras med termen exemplum. Men i den latinska fabel-

litteraturen omnämns berättelsen i regel helt enkelt som fabula eller ibland – för att 

kontrastera den tydligare mot sensmoralen – som narratio. Båda termerna förekom-

mer hos Phaedrus, som rätt ofta också använder diminutivformen fabella.22 Han kan 

någon gång även tillgripa termen argumentum om berättelsen och vid enstaka tillfäl-

len faktiskt aktualisera substantivet exemplum.23 Det sker bland annat i första bokens 

tredje fabel om den högfärdiga kajan som pryder sig med påfågelsfjädrar. Den inleds 

(jag citerar alltjämt ur Schefferus Phaedrusedition):

NE gloriari libeat alienis bonis

Suoque potius habitu vitam degere,

AEsopus nobis hoc exemplum prodidit.24

(För att vi inte ska få lust att skryta med andras gåvor utan i stället leva efter 

vår särart har Aisopos meddelat oss detta exempel.)

19 Gellert 1744, t.ex. s. 8, 16, 34. Inom den aisopiska traditionen användes länge termen apologus 

som en synonym till fabula (jfr Zillén 2020, s. 226–227).

20 Sahlstedt 1765, passim.

21 Camerarius 1679, passim.

22 Termen fabula i t.ex. I:1, II:8, III:6, IV:4 och V:4; narratio i I:12, IV:5 och V:2; fabella i t.ex. 

I:5, I:26, II:5, III:17 och IV:24 (fabelnumren enligt Phaedrus 1962, eftersom numreringen hos 

Schefferus avviker från modern praxis).

23 Termen argumentum i t.ex. II:7, IV:16 och V:3; exemplum i t.ex. I:3, II:1 och IV:3 (fabelnumren 

enligt Phaedrus 1962).

24 Phaedrus 1667, s. 14.



kvhaa konferenser 11490

Som i många Phaedrusfabler – det kan betraktas som ett författarskapstypiskt drag 

– står sensmoralen här allra först i form av ett promythion. Det påverkar i hög grad 

förhållandet mellan sensmoral och berättelse, som Tegnér tillskriver en så avgörande 

betydelse; kravet på full samstämmighet, convenientia (13), mellan de båda leden är, 

som tidigare noterats, centralt i hans definitionsresonemang. När fabelns sensmoral 

placeras först får narrationen en långt tydligare exemplifierande funktion, eftersom 

läsaren redan fått tillgång till den tanke som berättelsen har till uppgift att illustrera. Det 

är en ordning som ligger i linje med Tegnérs syn på genren. I sin dissertation betonar 

han att sensmoralen är fabelns väsentligaste komponent: Ex his prima est sententia (5).

Tegnérs val av fabelpoetologiska nyckeltermer, sententia och exemplum, kan tolkas 

på olika sätt. En möjlighet är att, delvis i anslutning till Wrangels omdöme, se ordvalet 

som ett uttryck för självständighet. En annan möjlighet är att betrakta Tegnérs rätt 

udda terminologi som ett tecken på att han i själva verket inte var särskilt förtrogen 

med den aisopiska traditionen. Enligt Alvar Silows inventering av Tegnérs boklån på 

universitetsbiblioteket i Lund lånade Tegnér andraupplagan av Schefferus Phaedrus-

utgåva så sent som den 3 november 1802,25 bara en dryg månad innan han dispute-

rade för docenturen i estetik. Fabelavhandlingen måste ha skrivits i högt tempo. Just 

Schefferus edition är Tegnérs viktigaste – och enda latinska – källtext från den om-

fattande europeiska fabellitteraturen: fyra av dissertationens sexton fotnoter utgör 

hänvisningar till Phaedrus. En tredje tolkningsmöjlighet är därför att uppfatta Teg-

nérs termval som en avspegling av ett Phaedrusberoende, som skulle gälla både termen 

exemplum och den syn på relationen mellan sensmoral och berättelse som stöds av 

Phaedrus promythiska fabelpraktik. Dock återfinns substantivet sententia enbart ett 

fåtal gånger i Phaedrus fem fabelböcker, och bara vid ett tillfälle åsyftar det möjligen 

fabelns sensmoral.26

Ytterligare två synpunkter skulle från en mer sentida horisont kunna anläggas på 

Tegnérs definitionsresonemang. För det första kan man på litteraturhistoriska grunder 

ifrågasätta i vad mån det är berättigat att i en definition av fabeln betrakta berättelsen 

och sensmoralen som lika oundgängliga komponenter. Mot fonden av genrens sam-

lade historia är det nämligen uppenbart att en aisopisk fabel kan bestå av enbart en 

narration och ändå till fullo uppfattas som en fabel. Även om vi vant oss vid att fabler 

såsom de presenteras i samlingar alltifrån den romerska antiken till sent 1700-tal för 

det mesta är uppbyggda av både en berättelse och en sensmoral, kan sensmoralen svår-

ligen betraktas som ett nödvändigt kriterium. Som i synnerhet B. E. Perry visat tillkom 

epimythierna som ersättning för de aisopiska berättelsernas konkreta talsituationer, 

25 Silow 1913, s. 58.

26 Phaedrus 1962, s. 130 (IV:13).



er ik zillén 91

när fablerna under antiken överfördes från det muntliga kretsloppet till nedskrivna 

samlingar.27 Och när samlingarnas fabler sedan utnyttjades som retoriska exempla i tal 

och skrift, ersattes sensmoralerna i regel av mer eller mindre utförliga tillämpningar, 

applicationes, på de för talaren eller skribenten aktuella sakförhållandena.28 Under ett 

senare skede i fabelhistorien, i synnerhet efter Jean de La Fontaines estetiska förnyelse 

av genren, blev det relativt vanligt att fabler publicerades utan explicit sensmoral. An-

svaret för att dra en moralisk slutsats av narrationen överlämnades under 1700-talet 

allt oftare till mottagaren. Den ”Fabel om Lambet och Wargen” som 1780 – för att 

anföra ett svenskt exempel – stod införd i Nyköpings Weckoblad avslutas med en upp-

maning till läsaren att själv stå för tydning och tillämpning av berättelsen: ”Aplication 

lemnas hwar ock en.”29 Och en redaktionell kommentar till de ”Twenne Fabler utur 

Esopus” som 1786 trycktes i Lundatidningen Nytt och Gammalt problematiserar på 

historisk grund förhållandet mellan berättelse och sensmoral:

Det anmärkes såsom underligit, at Latinske Uttolkaren, som öfwersatt detta 

från Grekiskan, icke äfwen öfwersatt det wid slutet af Fabler wanliga och 

så kallade sens Moral. Men den som häröfwer undrar, lärer icke weta, at det 

uteslutna är af kännare i alla tider blifwit ansedt såsom inflickadt i Texten 

af en Eftergranskare, som icke känt den gamla regelen, at wid tydeliga Fabler 

böra altid slutfölgderna göras af Läsaren.30

I en definition av fabeln vore det därför av genrehistoriska skäl rimligast att hävda att 

den består av två delar med olika status: en obligatorisk berättelse och en fakultativ 

sensmoral.

Den andra synpunkten på Tegnérs resonemang är snarare litteraturteoretisk: hur 

pass önskvärt är det över huvud taget att uppställa genredefinitioner? Eftersom genrer 

genomgår ständiga transformationer, har – i ett första steg – genreforskare förhållit 

sig misstrogna mot alla försök att bestämma en genres tidlösa väsen, det som i Teg-

nérs avhandling benämns natura fabulæ, och mot alla försök att formulera universellt 

giltiga genredefinitioner. Klaus Grubmüller exempelvis tar i sin studie Meister Eso-

pus. Untersuchungen zu Geschichte und Funktion der Fabel im Mittelalter (1977) tyd-

ligt avstånd från varje ”ahistorische, auf einen unveränderlichen Wesensbegriff fixie -

rte Gattungsdiskussion”.31 I ett andra steg har forskare, i ännu tydligare opposition 

27 Perry 1940, särsk. s. 391–393.

28 Se Zillén 2020, s. 220–307.

29 ”Fabel om Lambet och Wargen”, Nyköpings Weckoblad 13/10 1780.

30 ”Twenne Fabler utur Esopus”, Nytt och Gammalt 8/2 1786.

31 Grubmüller 1977, s. 15.



kvhaa konferenser 11492

mot äldre tiders normativa genrepoetiker, hävdat att genrebegreppets primära funk-

tion inte är klassifikatorisk utan kommunikativ och att ambitionen att definiera genrer 

därför är missriktad.32 Alastair Fowler fastslår i sitt standardverk Kinds of literature. An 

introduction to the theory of genres and modes (1982): ”genres at all levels are positively 

resistant to definition”.33 Om den tveksamhet som många europeiska fabelförfattare 

vid 1700-talets slut uttryckte till möjligheten att definiera den aisopiska genren – en 

tveksamhet som helt saknas hos Tegnér – främst motiverades av genrefältets hetero-

genitet, pekade den samtidigt framåt mot den allmänna definitionsskepsis som en 

modernare genreforskning företräder.

Tegnér som fabelpoetolog

Wrangels jämförelse mellan magisteravhandlingen och docentavhandlingen – till den 

senares fördel – aktualiserar frågan om Tegnérs självständighet som fabelpoetolog. 

Att dissertationer under äldre tid ofta konstruerades efter en kompileringsprincip är 

allmänt känt. Lindberg talar i sin studie om excerperandet som en grundläggande 

humanistisk avhandlingsmetod.34 Att excerperingskonsten ibland inbegriper käll-

hänvisningar, ibland inte, verkar också uppenbart. I det avsnitt i fabelavhandlingen 

som redogör för den aristoteliska distinktionen mellan olika slags exempla hänvisar 

Tegnér i en not till ett kapitel i Aristoteles Retorik: ”Aristotelis Rhetor. II. xx” (6). 

Och ett påstående om att det är effektfullare att framhålla människors likheter med 

icke-mänskliga varelser än med andra människor har han försett med en referens till 

Allgemeine Theorie der schönen Künste av Johann Georg Sulzer: ”Sulzers Allgem, Theo-

rie der schönen Künste, in voce Aehnlichkeit” (16).

Men åtskilligt i de resonemang och uppfattningar som Tegnér presenterar i Disser-

tatio de fabula æsopica och som han uppenbarligen mer eller mindre direkt har hämtat 

från olika auctores saknar hänvisning till källa. I uppsatsen ”Tegnér som akademiker” 

(1946) påpekar Bror Olsson lakoniskt om den aisopiska avhandlingen: ”den veten-

skapliga apparaten är påfallande torftig”.35 Denna omständighet har resulterat i att 

Tegnér framstår som en mer autonom fabelpoetolog än vad han faktiskt är. Det kan 

här räcka med att anföra två markanta exempel, där referenser till och dialog med 

tidigare fabelpoetik saknas.

32 Jfr t.ex. Fowler 1982, s. 37–53.

33 Fowler 1982, s. 40.

34 Lindberg 2022, s. 184.

35 Olsson 1946, s. 327.



er ik zillén 93

Relativt tidigt i avhandlingen hävdar Tegnér – mitt första exempel – att den aiso-

piska fabeln har funnits hos alla folk sedan urminnes tider och att den därför inte kan 

knytas till någon specifik upphovsperson. Att fabeln ändå kallas aisopisk förklarar 

han på följande sätt: Quod vero ab Æsopo nomen habet, id non significat eum primum 

sed praecipuum & summum in eo genere apud Græcos fuisse (Men att fabeln har sitt 

namn efter Aisopos betyder inte att han var den förste utan den förnämste och störste 

i denna genre hos grekerna). För denna framsynt historiekritiska ståndpunkt argu-

menterar Tegnér med visst eftertryck. Men särskilt ny är inte uppfattningen. Redan 

fabelkapitlen i antikens progymnasmata relativiserar Aisopos roll som genrens urfader. 

I Theons progymnasmata, som tillsammans med Aphthonios ingår i den av Schefferus 

ombesörjda Uppsalautgåvan från 1670, heter det (jag citerar ur den latinska parallell-

texten): Sed Aesopicæ plerumque dicuntur, non quod primus fabulas invenerit Aesopus 

[…] sed quod fabulis Aesopus crebrius & magis scitè usus fuerit (Men de kallas för det 

mesta aisopiska inte därför att Aisopos som den förste hittade på fablerna utan därför 

att Aisopos nyttjade fablerna oftare och skickligare). Orden faller något annorlunda 

hos Tegnér, men själva ståndpunkten kan han mycket väl ha hämtat från den grekiske 

retorikläraren. Inga hänvisningar görs i det här avhandlingsavsnittet – någon progym-

nasmatautgåva hade Tegnér inte heller lånat på Lunds universitetsbibliotek.36 Kanske 

kom han ihåg Theons skrivning om fabelns historia från något tidigare skolstadium.

Minst lika bekant torde Tegnér ha varit med en annan auktoritet som ställde sig än 

mer kritisk till att betrakta Aisopos som fabelgenrens upphovsman: Martin Luther. I 

förordet till sin planerade fabelsamling på tyska 1530 går Luther så långt att han be-

tvivlar att Aisopos alls existerat.37 Under titeln ”D. Martin Luthers Företal til Esopi 

Fabler” infogades förordet i den Västeråsproducerade samlingen Allehanda Sedo-

lärande Fabler (1767), där det aktuella partiet lyder:

Men at man tilägnat Esopus deßa Fabler, är efter min tancka en dikt; ty 

förmodeligen har aldrig någon warit til, som hetat Esopus. Jag håller före, at 

deße Fabler hafwa genom flera förståndiga Mäns åtgärd blifwit tid efter an-

nan författade, och ändteligen af någon lärd Man i ordning stälde; såsom om 

någon denna tiden skulle samla alla hos oß brukeliga Ordspråk och Sagor, 

och deraf göra en ordentelig Bok. Ty de sköna Fabler, som i denna Bok fin-

nas, lärer ej hela werlden, än mindre en enda Menniska, nu förtiden mägta 

updikta. Derföre är det troligare, at somlige af deße Fabler äro mycket gamla, 

somlige yngre, och en del upfundne den tid, då denna Fabel-Samling gjordes; 

36 Jfr Silow 1913, s. 54–58.

37 Luther 1914, s. 452–455.



kvhaa konferenser 11494

ty slike Fabler pläga blifwa år från år flere, alt som någon hördt och samlat 

dem af sina Förfäder.38

Under 1600-talet kom sanningshalten i den antika Aisoposbiografin, Βίος Αἰσώπου, 

som Luther kände väl till från Heinrich Steinhöwels utgåva Esopvs (1476), liksom 

över huvud taget Aisopos formerande roll i genretraditionen att sättas i fråga utifrån 

nya historievetenskapliga premisser. Det skedde i synnerhet i Claude-Gaspard Bachet 

de Méziriacs La Vie d’Aesope, tirée des anciens auteurs (1632) och Richard Bentleys 

Essay on the Fables of Æsop (1697). Dessa båda källkritiska skrifter omnämns ofta i 

1700-talets encyklopedier och lärdomslexikon, av vilka åtskilliga fanns tillgängliga på 

universitetsbiblioteket i Lund.39 Tegnér söker i sitt avsnitt om Aisoposgestalten inga 

replipunkter i denna lärda diskussion.

I senare delen av Dissertatio de fabula æsopica – detta är mitt andra och tyngre 

exempel – ägnas ett längre parti åt att förklara varför fabeln utnyttjar djur som gestal-

ter. Det är ett bruk, consvetudo (14), som enligt Tegnér kan förefalla både löjligt och 

absurt, ridicula & absurda (14). Men vid närmare eftertanke framstår det, fortsätter 

han, som en klok lösning. Jag citerar en lite utförligare passage, först i original och 

sedan ur Arvid G:son Elgs översättning: 

Sed cum bruta animalia hoc habeant proprium, ut omnis in iis cogitandi, 

sentiendi agendique modus certus sit semperque idem, quodque de uno solo 

dicatur, id ad totum genus pertineat; hinc credimus potissimum factum esse, 

ut quæ in fabulis agenda forent, ea brutæ naturæ potius quam rationali tri-

buerentur. Cum enim inter homines maxime dominetur ingenii morumque 

diversitas, nec quo modo agatur ex eo cognosci possit quod homo acturus est; 

necessarium foret personarum ingenium vivendique habitum antea descri-

bere; quod narrationis brevitati haud parum noceret & sæpe molestum esset. 

Quod contra est in ceteris animalibus. Neque enim solum quodque eorum 

omnibus ejusdem generis simile scimus, ut quod de uno dictum sit, idem de 

38 Luther 1767, s. 4. Jfr även Zillén 2020, s. 195–197.

39 Båda skrifterna nämns t.ex. under uppslagsordet ”Aesopus” (Adelung 1784, sp. 278–279) i det 

första kompletteringsbandet till Christian Gottlieb Jöchers Allgemeines Gelehrten-Lexicon 

(1750), som gavs ut i Leipzig 1784 och som 1802 troligen ingick i universitetsbibliotekets 

samlingar. Att såväl lexikonupplagan från 1750 som kompletteringsbandet från 1784 i biblio-

tekets kvartokatalog ”Bibliotheca Nova II. Catalogus Bibliothecæ Novæ in Regia Academia 

Lundensis” förtecknas bland böcker utgivna 1804 beror förmodligen på de inte obetydliga 

eftersläpningarna i katalogiseringsarbetet.



er ik zillén 95

ceteris valere intelligatur; sed certa quoque iis & definita agendi ratio, certi & 

definiti mores […]. (15)

Men då det är utmärkande för de förnuftslösa djuren, att varje sätt att tänka, 

känna och handla hos dem är noga bestämt och alltid detsamma, och att 

vad som säges om ett enda, gäller hela arten, så tro vi, att det framför allt är 

därav, som följden har blivit, att vad som bör göras i fablerna, hellre anförtros 

åt ett förnuftslöst än åt ett förnuftigt väsen. Ty då det bland människorna 

mestadels råder olikhet i kynne och karaktär, och då man alltså inte kan veta, 

hur handlingen skall avlöpa, eftersom det är en människa, som skall agera, så 

skulle det vara nödvändigt att i förväg beskriva personernas kynne och lev-

nadssätt. Men detta skulle icke obetydligt skada berättelsens korthet och ofta 

vara besvärande. Det motsatta förhållandet råder bland de övriga levande 

varelserna. Ty vi veta icke blott, att vart och ett av dessa är likt alla av samma 

art, så att vad som sagts om ett, tillika förstås gälla om de övriga, utan de har 

även ett fast och bestämt handlingssätt och fasta och bestämda seder.40

Det här är ett insiktsfullt resonemang som inte så självklart låter sig produceras under 

ett par intensiva arbetsveckor. Tankegångarna är inte heller Tegnérs egna utan Gott-

hold Ephraim Lessings och återfinns i den andra av de inalles fem fabelavhandlingar 

som Lessing publicerade tillsammans med sin fabelsamling 1759: Fabeln. Drey Bücher. 

Nebst Abhandlungen mit dieser Dichtungsart verwandten Inhalts. I sin andra avhand-

ling, ”Von dem Gebrauche der Thiere in der Fabel” (Om bruket av djur i fabeln), häv-

dar han att användningen av djur dels effektiviserar fabelns berättande så att man kan 

undvika omständlig karakterisering, dels skapar entydighet. Jag citerar några berömda 

formuleringar ur den tyska texten:

”Ein Mensch!” Das ist ein viel zu allgemeiner Begriff für die Fabel. An was 

für eine Art von Menschen soll ich dabey denken? Es giebt deren so viele! 

Aber ”ein Fuchs!” Der Fabulist weiß nur von Einem Fuchse, und so bald er 

mir das Wort nennt, fallen auch meine Gedanken sogleich nur auf Einen 

Charakter.41

(”En människa!” Det är ett alltför generellt begrepp för fabeln. På vilken 

sorts människa ska jag i så fall tänka? Det finns ju så många av dem! Men ”en 

40 Tegnér 1994, s. 84–85.

41 Lessing 1793, s. 156–157.



kvhaa konferenser 11496

räv!” Fabelförfattaren känner endast till en räv och så fort han nämner ordet 

för mig söker sig också mina tankar omgående till endast ett karaktärsdrag.)

Vi vet att Tegnér hösten 1802 var väl förtrogen med Lessings fabelutgåva. Den 

23  oktober hade han på universitetsbiblioteket lånat det 18:e bandet av Lessings 

Sämmtliche Schriften, där fabelsamlingen och fabelavhandlingarna ingår.42 Tre av de 

sammanlagt sexton fotnoterna i Dissertatio de fabula æsopica utgörs av hänvisningar 

till Lessing. Två noter i mitten av avhandlingen refererar till var sin enskild fabel i Les-

sings samling.43 Därtill har Tegnér valt att avsluta hela avhandlingstexten med en fot-

not som hänvisar till en sida i ”Von dem Gebrauche der Thiere in der Fabel”: ”Lessings 

Sämmtl. Schrift. 18 Th. p. 159”. Hänvisningen gäller primärt dissertationens sista tanke 

(texten slutar ganska abrupt) att en fabelförfattare bättre lyckas med sitt undervisande 

uppdrag genom att undvika att hos läsaren väcka starka affekter, affectus (16), och att 

detta lättare låter sig verkställas om fabelns gestalter är djur och inte människor. Men 

att i stort sett hela resonemanget om fabelns animala aktörer – och i synnerhet det 

parti jag citerat – har hämtats direkt från Lessing är inget Tegnér kommunicerar via 

sitt referenssystem.

Tegnérs arbetssätt som avhandlingsförfattare kan förvåna en nutida läsare men torde 

ha hållit sig helt inom ramarna för dissertationsgenrens dåtida konventioner. I den 

redan åberopade uppsatsen ”Tegnér som akademiker” konstaterar Olsson krasst om 

Dissertatio de fabula æsopica: ”Det är ett välgjort arbete utan några som helst självstän-

diga egenskaper.”44 Att autonomin brister, vare sig detta redovisats i notapparat eller 

ej, väcker fundersamhet även kring vilken helhetsförståelse av den aisopiska fabeln och 

dess historia som Tegnérs avhandling vilar på och förmedlar till sin mottagare.

Tegnér och fabelhistorieskrivningen

Det finns i europeisk litteraturhistorieskrivning generellt en tendens att dela upp 

den aisopiska fabelns förflutna i två skilda spår: dels det traditionella spåret, som 

har vidare fört den antika fabelkorpusen, dels det moderna spåret, som La Fontaine 

banade väg för och som på 1700-talet, under stimulans av idén att konstruera helt nya 

fabler, genomgick en närmast lavinartad utveckling och starkt medverkade till krisen 

för genren runt sekelskiftet 1800.

42 Silow 1913, s. 74.

43 Lessing 1793, s. 17 (I:6: ”Der Affe und der Fuchs”), 68–69 (III:9: ”Der Rangstreit der Thiere 

[3]”).

44 Olsson 1946, s. 327.



er ik zillén 97

Mot den bakgrunden kunde det vara rimligt att förvänta sig att Tegnér som klas-

siskt skolad akademiker och blivande professor i grekiska i ett vetenskapligt arbete 

främst skulle befatta sig med fabeln som antik genre och fokusera den äldre genre-

traditionen. Phaedrus utgör som redan framgått en av avhandlingens centrala refe-

renspunkter. Bland Tegnérs angivna källor finns även en grekiskspråkig fabelsamling: 

Fabvlae Aesopicae Graece. Den hade ställts samman för undervisningsbruk av docen-

terna Jöns Olsson och Peter Julius Appelberg och tryckts i Lund 1787: en ny och lokal 

bokprodukt med andra ord.45 Volymen innehåller 257 prosafabler på grekiska inklu-

sive en lång grekisk-latinsk ordlista. Tegnér hänvisar till denna utgåva i fyra fotnoter i 

samband med att han nämner enskilda fabler. Så långt håller sig alltså Tegnér till fabeln 

som en genre knuten till de klassiska språken.

Men Tegnér aktualiserar även några senare, folkspråkliga fabelförfattare: förut-

om Lessing både La Fontaine och Ludvig Holberg. Således uppfattade han också det 

moderna spåret som relevant för sitt avhandlingsämne. Det skulle kunna tolkas som 

att Tegnér betraktade den aisopiska fabelns historia som en samlad genretradition, 

präglad av en kontinuitet från den grekiska antiken till i princip hans egen samtid – ur 

ett fabelforskningsperspektiv i så fall ett av de intressantaste inslagen i hans disserta-

tion. De flesta av 1700-talets fabelförfattare framställde sig faktiskt uttryckligen som 

arv tagare till Aisopos och Phaedrus: det gäller såväl den fabelhistoriskt radikale La 

Motte som vår egen mer försynte Gyllenborg.46

Tegnér är emellertid knappast odelat förtjust i de modernare fabelförfattare som 

han uppmärksammar. La Fontaine tas upp i första hand som exempel på en författare 

som gång på gång bryter mot kravet att en fabel ska präglas av anständighet, honestas 

(12), och Holbergs fabler klandras för att ofta hemfalla åt stolligheter, ineptiae (13). 

Den av de nyare fabelförfattare som Tegnér håller högst är Lessing: hans fabler be-

röms för både skarpsinne, sagacitas (12), och snille, ingenium (12). I fabelns 1700-tals-

historia fungerade Lessing som talesman för det jag i annat sammanhang kallat en aiso-

pisk orto doxi.47 I Aisopos direkta efterföljd förordade han en kort moralinstruerande 

prosa fabel, som han ville ställa i den upplysta rationalitetens tjänst.

Lessing var starkt kritisk till att La Fontaine frångått genrens grundkoncept; i en 

ofta citerad passage beskyller han La Fontaine för att ha förvandlat fabeln ”zu einem 

anmuthigen poetischen Spielwerke” (till ett charmfullt poetiskt lekverk).48 Lessings 

fabelprojekt – fabelsamlingen och de fem avhandlingarna – kan betraktas dels som en 

45 Tegnér lånade volymen på UB i Lund den 3 november 1802 (Silow 1913, s. 57, där dock felaktigt 

tryckår anges). Jfr även Zillén 2020, s. 112–114.

46 La Motte 1719, t.ex. s. 296–297; Gyllenborg 1795, s. 36–38.

47 Zillén 2020, s. 443–444.

48 Lessing 1793, s. 191.



kvhaa konferenser 11498

protest mot de stora förändringar som det aisopiska genrefältet hade hunnit genomgå 

vid 1700-talets mitt, dels som ett försök att återuppliva en traditionell genremodell 

som 1759 kraftigt hade trängts tillbaka. Att Tegnér så tydligt tar parti för Lessing och 

mot La Fontaine visar att det var fabeln i dess mer ursprungliga snitt som han intresse-

rade sig för och värdesatte. Därtill vittnar hans anslutning till Lessing om att han som 

fabelestetisk tänkare hösten 1802 i långa stycken var en upplysningsmänniska.

Tegnér som fabelförfattare

I svensk fabelhistoria har Dissertatio de fabula æsopica satt få avtryck. Carl Fehrmans 

hårda omdöme om Tegnérs vetenskapliga skrifter som ”obetydliga småsaker” saknar 

inte giltighet i fabelavhandlingens fall.49 Den var i hög grad en intern akademisk ange-

lägenhet, ett lärdomsprov, och den skrevs vid en tidpunkt då den litterära kulturens 

taxering av den aisopiska fabeln befann sig i avtagande. En plausibel hypotes är emel-

lertid att om Tegnér själv hade framträtt som fabelförfattare skulle hans aisopiska 

dissertation ha kommit att tilldra sig större uppmärksamhet, i synnerhet från littera-

turhistoriker.

Hypotesen inbjuder till jämförelser med Gellerts fabelavhandling De poesi apolo-

gorvm eorvmqve scriptoribvs (Om diktandet av fabler och deras författare). Den venti-

lerades vid universitetet i Leipzig 1744, två år innan Gellert gav ut sin succéartade sam-

ling Fabeln und Erzählungen, 1748 åtföljd av en andra samling med identisk titel. För 

Gellerts båda fabelvolymer, som tillhörde de mest lästa litterära verken på tyska under 

andra halvan av 1700-talet,50 utgjorde den latinska dissertationen en given teoretisk 

grund.51 Detta nära samband mellan teori och praktik har väckt läsares och forskares 

intresse för De poesi apologorvm eorvmqve scriptoribvs och i hög grad satt sin prägel på 

avhandlingens receptionshistoria. Under titeln ”Von denen Fabeln und deren Verfas-

sern” (Om fablerna och deras författare) publicerades den i tysk översättning 1772.52 

Och i flera moderna textkritiska Gellertutgåvor har fabelavhandlingen tryckts om i sin 

både latinska och tyska språkdräkt från 1700-talet.53 I forskningen om Gellerts fabler 

utgör 1744 års dissertation en självklar hållpunkt.54

En avslutande fråga gäller därför hur det ser ut med Tegnérs egen fabelpraktik. Att 

han inte står i de svenska fabelförfattarnas främsta led är uppenbart. I prosatexten 

49 Fehrman 1984, s. 105.

50 Jfr t.ex. Fallbacher 1998, s. 247–248.

51 Scheibe 1966, s. IX.

52 Gellert 1772, s. 1–112.

53 Gellert 1966, s. 2–121; Gellert 1994, s. 1–99.

54 Jfr t.ex. Martens 1983, s. 163; Witte 1990, s. 30; Hasubek 1994, s. 161, 169–170.



er ik zillén 99

”Fragmentet”, som Tegnér skrev ett par månader före sin fabelavhandling men själv 

aldrig förmedlade till trycket, låter han berättarjaget nämna några litterära genrer han 

varit verksam inom:

Jag gick häromdagen, som jag ofta plägar gå, i tankarna […] då en väder-

hvirfvel plötsligen lyfte upp för mina fötter ett stycke nersmutsadt papper. 

Nu har jag, från längre tid tillbaka, en synnerligen ömhet för sådana der 

pappers bitar; ty det har ofta händt mig att i dem igenfinna mina bästa 

poëmer, oder, fabler, elegier och brudskrifter.55

Prosatextens jagberättare, som givetvis inte behöver tolkas författarbiografiskt, även 

om så ofta skett,56 ägnar sig åt litterärt skapande och tycks ha skrivit åtskilliga fabler. 

”Fragmentet” indikerar att Tegnér 1802 betraktade fabeln som en aktuell och pro-

duktiv genre. Men under hans fortsatta författarbana verkar fabeln aldrig ha blivit 

mer än en högst sporadiskt närvarande kategori. Någon enstaka gång kan han tillgripa 

begreppet fabel för att karakterisera ett eget alster. Den dikt Tegnér skrev till Martina 

von Schwerins och hennes dotters gemensamma födelsedag den 3 januari 1823 – den 

tredje januaridagen får i ett tal förklara sig vara långt ärofullare än årets övriga dagar 

– beskriver han i ett brev som ”en fabel, som kunnat vara artig nog, om den blifvit 

mindre flygtigt utförd”.57

I den textkritiska utgåvan av Tegnérs samlade dikter i sex volymer ingår inte någon 

text som i titel eller undertitel genreetiketterats som fabel. Ändå är den aisopiska 

genre modellen inte fullständigt frånvarande i hans poetiska oeuvre. ”Lärkan och kal-

konen”, författad 1811, utgör enligt min bedömning – möjligen oavsiktligt från Teg-

nérs sida – ett klockrent bidrag till fabelns svenskspråkiga historia. Dikten förtjänar 

att citeras i fulltext:

Huru liten är du, sad Kalkonen

ibland Foglar en Baron af tonen

bröstande sin löjliga person –

huru liten är du, arma lärka

Jag är Cordonbleu, kan mycket verka:

sjung min ära och du får pension.

55 SD I, s. 59.

56 Jfr t.ex. Wrangel 1916, s. 239–246; Böök 1946, s. 77–78.

57 SD III, s. 161–164, 554–562; Brev II, nr 185 (brev till Werner von Schwerin 29/12 1822). Se även 

Böök 1946, s. 365.



kvhaa konferenser 114100

Lärkan hörer, och på lätta vingar

sångens dotter obekymrad svingar

från vår jord och dess kalkoner opp

sjunger allt hvad skönt blef henne gifvet

vår och frihet och det högre lifvet

i sin himmel, och odödligt hopp. –58

Förvisso uppfyller ”Lärkan och kalkonen” inte på alla punkter de krav Tegnér upp-

ställer i sin fabeldefinition 1802 – här saknas bland annat explicit sententia.59 Men 

på goda grunder kan dikten beskrivas som en nyckelfabel av det slag man kunde se 

frekventa prov på i det sena 1700-talets svenska press.60 Kraftmätningen mellan två 

animala individer av olika arter är ett återkommande aisopiskt motiv. Att två fåglar 

ställs mot varandra är likaså synnerligen vanligt – det är lätt att associera till Gellerts 

berömda öppningsfabel ”Die Nachtigall und die Lerche” (1746).61 Kalkonen hade 

under 1700-talet blivit en populär fabelaktör; läsarna av Lunds Wecko-Blad kunde 

exempelvis den 11 juni 1777 fördjupa sig i den anonymt publicerade fabeln ”Åsnan och 

Kalkon-Tuppen”.62 I Tegnérs nyckelfabel representerar kalkonen, uppger Wrangel, 

baronen, serafimerriddaren och generalguvernören i Skåne Johan Christofer Toll.63 

Och lärkan är förstås Tegnér själv.

Som aisopiskt modellerad text framstår ”Lärkan och kalkonen” likväl som ett 

undan tag i författarskapet. Att 1802 års Dissertatio de fabula æsopica aldrig kom att fun-

gera som teoretisk plattform för ett framtida fabeldiktande torde kunna förklaras ut-

ifrån både den litteraturhistoriska situationen och Tegnérs egen poetologiska utveck-

ling. Runt 1810 hade den litterära scenen i Sverige intagits av en ny författar generation, 

som under inflytande från tysk idealism och tysk romantik gick till hårt angrepp mot 

den gustavianska epokens gamla skola. Fabelgenren dömdes ut; Atterbom hånar den 

i Phosphoros 1811 som ”i modern gestalt den tjenligaste formen för Katches-Poesi”.64 

Att Anders Lidbeck, Tegnérs lärare i estetik, så sent som 1811 lät publicera skriften 

Om fablen, där den aisopiska genren lovordas för sin förmåga ”att leda till dygd och 

58 SD II, s. 37, 221.

59 Wrangel har valt att benämna detta Tegnérpoem ”det lilla symboliska kvädet” (Wrangel 1932, 

I, s. 20).

60 Jfr Zillén 2020, t.ex. s. 459, 465, 527.

61 Gellert 1746, s. 1–3.

62 ”Åsnan och Kalkon-Tuppen. Fabel”, Lunds Wecko-Blad 11/6 1777.

63 Wrangel 1932, I, s. 21.

64 Atterbom 1811, s. 57.



er ik zillén 101

klokhet”,65 måste ses som ett utslag av hans starka förankring i det äldre litterära para-

digmet; Lidbecks motstånd mot romantikens tänkande är väl belagt.66

I Tegnérs författarskap däremot skedde redan åren 1805–1807 ”[d]et romantiska 

genombrottet” – uttrycket är Fredrik Bööks.67 Och även om Tegnérs förhållande till 

den nya skolans estetik var komplicerat,68 innebar hans omorientering som poet att 

”resterna av den rationalistiska upplysningsfilosofien” i hög grad övervanns.69 Därmed 

underminerades också den tidigare aktningen för fabelgenren. Det träder på ett para-

doxalt sätt fram i ”Lärkan och kalkonen”: å ena sidan utnyttjar den fabelns etablerade 

formspråk, å andra sidan vänder den sig mot all instrumentalisering av konsten och 

hyllar i platonsk-kantiansk anda sångens och fantasins fria spel – som vore den en 

romantisk programdikt. Att Tegnér aldrig följde upp sin aisopiska avhandling med 

eget fabelförfattande utgör ytterligare ett vittnesmål om genrens djupnande kris i det 

tidiga 1800-talets Sverige.

65 Lidbeck 1811, s. 8. Rent formellt offentliggjordes Om fablen som en gradualavhandling 

(27/5 1811) med Pehr Johan Meurling som respondent.

66 Svensson 1987, s. 207–242.

67 Böök 1917, s. 37.

68 Jfr t.ex. Vinge 1978, s. 124–157.

69 Böök 1917, s. 74.





Henrik Lagerlund

Esaias Tegnérs filosofiska tänkande

De latinska skrifterna

Esaias Tegnér förekommer inte vanligtvis i översiktsverk om den svenska filosofins 

historia,1 men det har ändå skrivits en hel del om honom som filosof.2 Det kan delvis 

förklaras med att han faktiskt skrev filosofiska avhandlingar i början av sin karriär och 

sökte flertalet tjänster i filosofi i Lund innan han fick professuren i grekiska år 1812, 

men det beror naturligtvis också på vem han är och den plats han innehar i den svenska 

litteraturhistorien. Filosofiintresset kom naturligt nog också att påverka hans förfat-

tarskap, och flertalet filosofiska teman förekommer i hans senare och mest berömda 

dikter. Den filosofiska bakgrunden till dikten ”Det eviga” från 1828 är välkänd,3 men 

även hans mest berömda diktepos Frithiofs saga (1820–1825) innehåller tydliga filo-

sofiska teman från Kant, Schiller och Platon.4

Hur ska vi se på Tegnér som filosof ? Var han ”en utpräglad filosofisk natur”, som 

Albert Nilsson hävdar i sitt arbete om Tegnérs filosofiska och estetiska skrifter från 

1 Han får knappt två sidor i Nordin 1987, s. 244–246, och nämns inte ens i Lagerlund 2020. Ett 

undantag är Nyblaeus 1881. Han inkluderar över 70 sidor om Tegnér i den andra delen av Den 

filosofiska forskningen i Sverige från slutet af adertonde århundradet. Han ser Tegnér, tillsam-

mans med Leopold, som en kritiker av Schelling. Delen om Tegnér publicerades året efter som 

en separat bok (Nyblaeus 1882).

2 Se främst Nilsson 1913, Bohman 1933, Nilsson 1934 (en kommentar till Bohmans avhandling), 

Norberg 1946, Bohman 1971 och Nordin 1987, s. 244–246.

3 Om Schillers betydelse för Tegnér och andra filosofiska teman i ”Det eviga”, se Böök 1917, 

s. 127 f. och Källquist 1939, s. 103.

4 Se vidare Aspelin 1974 och även Segerstedt 1981 om Tegnérs kritiska syn på upplysningen i sin 

senare diktning. Nordin 1987, s. 246 presenterar ytterligare filosofiska teman i Tegnérs dikt-

ning.



kvhaa konferenser 114104

1913, eller var han en medioker filosof, som Svante Bohman hävdar i sin avhandling 

från 1933?5 Flertalet mer moderata uppfattningar om Tegnér har formulerats i tidigare 

forskning.6 Han skriver själv följande om sina filosofistudier i Självbiografiska anteck-

ningar från år 1839:7

Under åren 1801–1802, då promotion inträffade, studerade jag utom latin 

och grekiska synnerligast filosofi: Flera av Platos dialoger, Kants skrifter och 

även en del av Fichtes genomgingos. Med mitt konkreta sinne hade jag dock 

föga tycke eller fallenhet för dessa abstrakta spekulationer, ty ehuru jag kan 

ha någon skarpsinnighet, saknar jag dock djupsinnighet och förvillar mig lätt 

vid en längre systematisk deduktion, som icke kan ge några hållpunkter för 

min fantasi. Vad som i synnerhet fäste mig vid kantiska kriticismen var dess 

ursprungligen skeptiska natur och dess resultat som stannar vid ett obekant 

och outgrundligt.

Tegnér talar här om inflytandet från Immanuel Kant (1724–1804), men också om att 

han läste Platon och Johann Fichte (1762–1814). Han säger också att han var måttligt 

intresserad av den mer abstrakta delen av de tyska filosofernas system och att han 

i stället drogs till vad han uppfattar som en skepticism i Kants kritiska filosofi. Det var 

ingen ovanlig tolkning av Kants syn på tinget i sig i början på 1800-talet, och samma 

synsätt framkommer i Tegnérs avhandling från år 1802 som vi ska se. Precis som vissa 

tyska idealister uppfattar han där Kants beskrivning av människans oförmåga att nå 

tinget i sig som att Kant hamnar i skepticism.

Tegnér studerade filosofi under en tid i svensk filosofi då Kant nyligen introduce-

rats och den tyska filosofin efter Kant började slå igenom. Det handlar naturligtvis 

om Fichte, men även om Friedrich Schelling (1775–1854) och senare Friedrich Hegel 

(1770–1831). Svensk filosofi hade före introduktionen av Kant främst varit inriktad 

emot brittisk filosofi. Det gällde både Lund och Uppsala.8 Tegnér står i början av den 

idealistiska filosofins dominans under 1800-talet. Här vill jag placera in Tegnér i denna 

5 Se Nilsson 1913 och Bohman 1933. En sammanfattning och ett försök att utvärdera debatten 

finns i Norberg 1946.

6 I Nordins presentation av Tegnérs filosofiska synsätt framträder en mer nyanserad bild. Se 

Nordin 1987, s. 244.

7 Citatet är hämtat från Tegnér 2014.

8 En översikt av svensk filosofi på 1700- och 1800-talen finns i Lagerlund 2020.



hen r ik lager lu n d 105

historia, men jag vill också utvärdera hans tidiga latinska filosofiska skrifter och säga 

något om hur vi ska se på Tegnér som filosof.

Introduktionen av Kant i Sverige

Innan vi går vidare bör något kanske sägas om Kants inflytande på filosofin i Sverige. 

Kants kritiska filosofi introducerades först i Uppsala av professorn i praktisk filosofi, 

Daniel Boëthius (1751–1810), mot slutet av 1700-talet. Han nämner Kant så tidigt som 

1788 i sina föreläsningar, vilket bara är några år efter att Kritiken av det rena förnuftet 

utkommit på tyska för första gången. Boëthius ger sedan år 1794 ut boken Stycken till 

befrämjande av rätta begrepp om filosofien, som förespråkar Kants tänkande, och kort 

därefter utkommer också översättningar av Kants moralfilosofiska skrifter på svenska.

Boëthius hade innan vändningen mot Kant främst tagit intryck av brittisk filosofi. 

Hans lärare, Pehr Niclas Christernin (1725–1799), var tidigt påverkad av den brittis-

ke filosofen John Locke (1632–1704), men Boëthius tog steget vidare och utvecklade 

ett intresse även för senare brittiska upplysningsfilosofer och moralister som David 

Hume, Adam Smith och Adam Ferguson.9 Det var ursprungligen Kants kritik av den 

tyske filosofen Christian Wolff (1679–1754) som Boëthius uppskattade. Wolff hade 

under en period varit mycket inflytelserik i Sverige.10 Det betydelsefulla med detta 

är att det är just den skeptiske och kritiske Kant som Boëthius tar fasta på – åtmin-

stone initialt.11 Vändningen mot Kant irriterade hans lärare Christernin som, även om 

han höll med om Boëthius användning av Kant för att försvara en empiriskt-skeptisk 

ståndpunkt, hade hållit kvar vid vissa delar av den wolffianska filosofin för att under-

bygga sin teologi och religion. Det fanns en skepticism mot religionen inom den brit-

tiska filosofin som han inte gillade.

I Lund var det professorn i teoretisk filosofi, Mattias Fremling (1744–1820), vars 

föreläsningar Tegnér åhörde, som introducerade Kant och de tyska idealisterna.12 Han 

föreläste regelbundet om Kant i början på 1800-talet men hade redan ett decennium 

tidigare nämnt Kant i föreläsningar. Han blev professor år 1782 och precis som Boëthius 

var han från början influerad av den brittiska, empiriska, filosofin, men svängde allt mer 

mot Kant och de tyska idealisterna i början på 1800-talet. Fremling vistades i Greifswald 

9 Den viktigaste studien om inflytandet från brittisk moralfilosofi under 1700-talet på svensk 

filosofi är fortfarande Segerstedt 1937.

10 Se mer om detta i Lagerlund 2020, s. 65–68.

11 Den viktigaste studien av Boëthius filosofiska tänkande är Segerstedt 1937, s. 151–239.

12 Svenskt biografiskt lexikon (1964–1966) innehåller en informationsrik artikel om Fremling, 

Hildebrand och Åkesson (1966–1968); jfr också Åkesson 1974.



kvhaa konferenser 114106

under år 1770 och det är troligt att han då träffade den förkritiske Kant.13 Han beskri-

ver i sina föreläsningar från den tiden Kant som en djupsinnig logiker och metafysiker.

Fremling var dock i början kritisk till Kant. År 1798 publicerade han boken Försök 

til en granskning af Kantiske grunderna för dödlighet och en Gud. I den gav han sig på 

vad han uppfattade som den alltför abstrakta kantianska synen på moral, och framför 

allt ogillade han Kants sätt att grundlägga moralen genom att göra Gud, odödlig heten 

och friheten till praktiska postulat. Den boken måste nog, vid sidan av Carl Gustaf 

av Leopolds (1756–1829) Kantkritiska skrifter, betraktas som den viktigaste kritiska 

skriften mot Kant i Sverige på den här tiden.14 Leopold och genom honom Gustav IV 

Adolf var också mycket förtjusta i Fremlings skrift. De blev dock väldigt besvikna när 

Fremling några år senare helt svängde och började föreläsa i mer positiva ordalag om 

Kant men även om Schelling. Det är Schellings betydelse för filosofin i Lund fram 

emot slutet på Fremlings liv som Tegnér har i åtanke när han skriver sin berömda dikt 

”Nyåret 1816”:

Hejsan! Religionen är jesuit,

Sanningen schellingian,

Världen är fri och korpen är vit

Vivant påven – och fan!

Tegnér hade själv föreläst om Schellings metafysik då han under år 1809 vikarierade 

på professuren i estetik i Lund.15

Tegnér tycks dock ha haft en mer personlig relation till den andre professorn i filo-

sofi under den här tiden. Det var Lars Peter Munthe (1752–1807). Han var profes-

sor i praktisk filosofi från år 1785 till sin död år 1807. Precis som för Fremling var det 

den brittiska filosofin som påverkat hans tidiga tänkande.16 Det var den både han och 

Fremling men även Boëthius hade vänt sig till för att göra upp med wolffianismen som 

dominerat och näst intill kvävt all annan filosofi i Sverige under lång tid på 1700-talet. 

Den hade även inflytande långt utanför filosofin.17 Dessa svenska filosofer kommer 

alltså till Kant från Hume och hans efterföljare. Det är på sätt och vis inte olikt hur 

Kant själv kom fram till sin kritiska filosofi. Han var nämligen en uttolkare av Wolffs 

13 Se mer om detta i Segerstedt 1937. Kant var under den tiden djupt influerad av Wolff.

14 Nordin 1987, s. 219–226. Mer om Leopolds Kantkritik finns att läsa i Lagerlund 2020, s. 87–95.

15 Nilsson 1913, s. 218–225.

16 Det mest utförliga studiet av Munthes tänkande finns i Segerstedt 1937, s. 446–475.

17 Wolffs inflytande i Sverige bidrog i stor utsträckning till att upplysningen aldrig riktigt slog rot 

i Sverige. Se framför allt kapitel 5 i Frängsmyr 1993.



hen r ik lager lu n d 107

tänkande i ungdomen men vände sig bort från denne efter att han läst Hume. Svensk 

filosofi har mot slutet av 1700-talet en liknande utveckling.

Munthe, som var den som påverkade Tegnér mest av de två lundaprofessorerna, 

kom till Kant lite senare än Fremling, men var kanske en starkare förespråkare av Kant 

åtminstone till en början. Det är också tydligt att Tegnér främst såg honom som en 

anhängare av Kants filosofiska tänkande. En dikt som han skrev till minne av Munthe 

innehåller följande vers:18

I det obekanta höga

dit du for, sök opp din Kant,

och se med förklaradt öga

grunden till allt skönt och sant

Precis som hos Boëthius verkar det som om Munthe sökt sig till Kant främst för att 

hitta en grund för sin praktiska filosofi och ett moraliskt ”bör”. Båda är kritiska till 

den brittiska moralfilosofin och ser dess främsta prestation, framför allt genom Adam 

Smith (1723–1790), som att ha klarlagt vad som driver människan till handling, det 

vill säga det är en filosofi som ger oss enbart ett ”är” men inget ”bör”, menar de, och 

därför vänder de sig i stället till Kant. Han har genom morallagen, plikten och det 

praktiska postulatet kunnat lägga fast det ”bör” som de brittiska filosoferna misslycka-

des med att göra.19 Det är alltså framför allt Kants praktiska filosofi som under den här 

tiden är betydelsefull för svenska filosofer.

Den tredje filosofen av betydelse i Lund när Tegnér studerade och framlade sina fi-

losofiska skrifter var Anders Lidbeck (1772–1829), som från år 1801 blev den förste pro-

fessorn i estetik i Lund. Tegnér stod Lidbeck nära och det var i estetik han blev docent 

och adjunkt, men även vikarierade på professuren. Även Lidbeck var influerad av Kant 

men höll trots det fast vid den brittiska filosofin längre än de andra, och det är oklart 

om han någonsin övergav den. Han var, kan man kanske säga, en tvehågsen kantian och 

hade en mycket ”friare” inställning till Kant.20 I sina föreläsningar och skrifter lutar sig 

Lidbeck i stället mot Kants efterföljare Friedrich Schiller (1759–1805) för att utveckla 

sin syn på estetik. I en avhandling från 1808 med titeln Om behag skriver Lidbeck:21

18 Den citeras här från Nordin 1987, s. 46.

19 Mycket av Munthes senare tänkande finns i hans föreläsningar som skrevs ned av hans studen-

ter. Tegnér har själv antecknat delar av Munthes föreläsningar om etiken. Se Segerstedt 1937, 

s. 474, för mer om detta.

20 Segerstedt 1937 argumenterar för att Lidbeck aldrig övergav den brittiska filosofin och samma 

position vidhåller även Bohman 1933.

21 Här citeras detta stycke från Segerstedt 1937, s. 476.



kvhaa konferenser 114108

Men då Schiller byggt sin lära till betydlig del på Kantska moral-philo-

sophiens grunder, och då vi väl begrunda denna philosophi såsom ett af 

menskliga djupsinnighetens mästerprof, men det oaktligt ej kunnat öfvertyga 

oss om riktigheten af dess hufudsatser, så hafva vi varit föranlåtna, att i 

åtskilligt väsentligt afvika från honom, och budit till att på empirisk botten 

omplantera hans lära, den vi föröfrigt till största korthet sammandragit.

Lidbeck uttrycker här sin målsättning att grunda Schillers estetik främst på empirisk 

grund och inte i en kantiansk metafysik. Det ska dock sägas att Schiller främst tagit 

intryck av Kants Kritik av omdömeskraften, vilken är avsevärt lättare att förena med 

de brittiska filosoferna än hans teoretiska eller för den delen hans praktiska filosofi. En 

gemensam källa till både den tyska och den brittiska estetiken var Lord Shaftesbury 

(1671–1713). Shaftesbury var känd i Sverige före både Kant och Schiller, vilket gjorde 

det betydligt lättare för Lidbeck och även senare romantiker att ta till sig den tyska 

estetiken.

Tegnér själv föreläste under hela vårterminen 1808 i ämnet estetik. Dessa föreläs-

ningar är djupt influerade av Schiller.22 En viktig aspekt av Schillers estetiska brev är 

dess kritik av den franska revolutionen och upplysningen. Denna aspekt kan även spå-

ras i Tegnérs diktning. Han skriver, till exempel, i dikten ”Kulturen” från år 1805:

Tidehvarf, som sköt af ljusets välde,

Fridspredikaren med vapengny!

Öfver stoften du i Panteon ställde

O hur blodig sjönk din aftonsky.

Fåfängt stod en verld i brand för målet

Att se frihetens och dygdens tid,

Lik en Fenix, flyga opp ur bålet.

Blott förstöring vann hon än dervid.

Dikten ”Svea” som kom några år senare och prisades av Svenska Akademien var också 

den tydligt fientlig mot upplysningens ideal.23

22 Det finns vidare flertalet studier om Schillers inflytande på svensk 1800-talslitteratur (se t.ex. 

Graf 2010), men även på Schillers inflytande på Tegnér. Se främst Nilsson 1905 men även Nils-

son 1913 och Böök 1917.

23 I Segerstedt 1981 finns det mer att läsa om Tegnérs kritik av upplysningen och hans relation till 

Sveriges främsta upplysningsfilosof och Svenska Akademiens förste ständige sekreterare, Nils 

von Rosenstein (1752–1824). Tegnérs syn på upplysningen är dock inte enbart negativ. Han 

vurmade för dess frihetsideal men uttryckte avsky för terrorväldet i Frankrike.



hen r ik lager lu n d 109

I sin studie av Tegnérs filosofiska tänkande hävdar Svante Bohman att Fremling 

och även Lidbeck aldrig riktigt övergav den brittiska moralfilosofin och empirismen 

och att Tegnér följaktligen inte heller gjorde det.24 Fremling introducerade Schelling 

i Lund på 1810-talet, vilket skapade oro i ledningen för Lunds universitet.25 Det fanns 

dock en trend i Lund som inte alls var närvarande i Uppsala, och det var att dessa filo-

sofer till viss del såg likheter mellan Kant och den brittiska filosofin. Även om det inte 

framkommer lika tydligt hos Fremling så finns det uttryckligen hos både Munthe och 

Lidbeck.26 Boëthius bryter mycket tydligare med sin ungdoms filosofi, och detta för-

klarar också varför introduktionen av Kant i Lund gick mycket lugnare till än i Upp-

sala.27 Kant hade tack vare Leopold kopplats ihop med den franska revolutionens idéer 

och det fritänkande som inte stod högt i kurs i Gustav IV Adolfs stränga regim. Detta 

kom även att innefatta de tyska idealisterna, speciellt Schelling, före revolutionen i 

Sverige och den nya tryckfrihetsförordningen år 1809.28

Tegnérs filosofiska tänkande – kommentar  
till den kantianska metafysiken

Detta är alltså situationen i svensk filosofi och i Lund när Tegnér år 1799 kommer 

dit för sina studier och när han senare försöker meritera sig för tjänster i filosofi och 

estetik. Tegnér hade lite kunskaper i filosofi när han kom till Lund.29 Han genomgick 

en enorm utveckling under bara ett par år, och redan i början på 1800-talet skriver 

han initierat om några av filosofins allra svåraste filosofer. Hans främsta bidrag till 

24 Se Bohman 1933 för mer om Tegnérs relation till empirismen och till sina lärare Fremling och 

Munthe. Nordin 1987 avvisar denna tolkning.

25 Nilsson 1913.

26 Bohman 1933 argumenterar för detta, men det har också bekräftats av Segerstedt 1937. Se också 

Norberg 1946 för en sammanställning av denna debatt.

27 En annan förklaring är Benjamin Höijers (1767–1812) politiska aktivism. För mer om Höijer, 

se Lagerlund 2020.

28 Mer om detta och revolutionens betydelse för Benjamin Höijers karriär i Lagerlund 2020.

29 Det är troligt att Tegnér hade läst åtminstone Locke och Voltaire när han kom till Lund, men 

även andra filosofer fanns representerade bland de böcker han hade tillgång till under sin 

uppväxt. Norberg 1946 argumenterar att Tegnér var väl bevandrad i den empiriska filosofin när 

han kom till Lund. Hon nämner att Tegnér också troligen läste Per Kölmarks bok Utkast till en 

systematisk afhandling i theoretiska och practiska philosophien från 1799. Den ger en introduk-

tion till flertalet filosofiska frågeställningar och nämner en rad filosofer, bland andra Leibniz, 

Locke och Wolff men även Kant. Kölmarks beskrivning av både den teoretiska och praktiska 

filosofin har tydliga kantianska förtecken, men är blandad med mycket empiriskt inspirerad 

filosofi.



kvhaa konferenser 114110

filosofin är två avhandlingar på latin, som tar sin utgångspunkt i Kants tänkande men 

ingalunda är okritiska utan går i tydlig polemik mot honom. Ett exempel är skriften 

från år 1802 som Tegnér använde sig av för att meritera sig för en adjunktstjänst i 

filosofi, Commentatio questionis an congruenter praeceptis suis ponere RES PER SE ani-

mum afficientes cel. Kantius possit (”Kommentar till frågan om den berömde Kant kan 

förutsätta tingen i sig, som påverkar själen, i överensstämmelse med sina lärosatser”).30 

Han fick inte tjänsten men blev docent i estetik året efter. 

Tegnérs avhandling tar sig an frågan om Kant kan upprätthålla distinktionen mel-

lan tinget i sig och medvetandet (själen). Det är en kritisk skrift som främst argumen-

terar att Kants teoretiska filosofi utgör ett försök att medla mellan en kunskapsteore-

tisk realism och idealism samt att han tycks vackla i sin syn på tinget i sig. Det är en 

inte ovanlig kritik av Kant speciellt från Fichte, och efter honom även de andra tyska 

idealisterna. Enligt dem måste Kants synsätt utmynna i en idealism av något slag och, 

enligt Schelling efter år 1801, i en identitet mellan objekt och subjekt i självmedvetan-

det.31 Tegnér håller med om detta och menar att den kritiska filosofin bör utvecklas i 

den riktningen eller överges, eftersom den annars är motsägelsefull. Han skriver föl-

jande om problemet att postulera ett noumen (eller ting i sig) bortom medvetandet:

Dessa begrepp [formerna] har lika mycket som övriga av samma slag sin plats 

och sitt verksamhetsfält bland fenomenen men når inte upp till Noumena; 

härav följer att vi, om vi följer Kants regler, anser att dessa saker varken är 

nödvändiga eller finns eller överhuvudtaget kan finnas. I sådana befinner sig 

nämligen de där kategorierna. Men det tycks mig ha föga giltighet, det som 

åtskilliga, som beaktar tingen hos Kant, brukar hävda, nämligen att realiteten 

och övrigt som är inbyggt i tänkandets formler, förvisso inte bör räknas till 

Noumena i sig utan bara när vi tänker dem. Tanken kan nämligen inte fin-

nas utan dessa begrepp. Ty om vi inte tänkte dem, skulle de alltså inte ha 

dessa egenskaper utan vilka de överhuvudtaget inte skulle kunna finnas utan 

övergå till påhittade och meningslösa saker, och därför skulle de helt och 

hållet tyckas förutsatta inte i tinget utan i tanken.32

Tegnér argumenterar alltså att distinktionen mellan noumen (tinget i sig) och fe-

nomen (föreställningen) inte går att upprätthålla. I bästa fall är distinktionen inom 

30 Mina citat från Tegnérs två latinska skrifter som här undersöks är översatta av Eva Odelman. 

Originalet finns på latin i Tegnér 1802d och Tegnér 1808.

31 Se Tegnérs korta föredrag om Schellings identitetslära i Tegnér 1913.

32 Tegnér 1802d, s. 12. Översättning Eva Odelman.



Tegnérs dissertation med kommentar till Kants lära om tinget i sig som han och respondenten Paul Cron-

sten ”lägger fram” (exhibent) den 20 december 1802. Tegnér fungerade som preses, men var inte professor 

och benämns därför inte som preses. Försvaret under den långa disputationsakten torde han ha skött själv; 

respondenternas insats vid ventileringen av dissertationer de inte skrivit själva är oklar. (Göteborgs univer-

sitetsbibliotek.)



kvhaa konferenser 114112

medvetandet (själen). Det var den uppfattning som Fichte förespråkade. Hos Tegnér 

blir det aldrig en positiv lära utan stannar vid skepticism. Det faktum att vi inte når 

utanför medvetandet kan naturligtvis också tolkas som huvudsakligen en humeansk 

position, men den är hos Tegnér inbäddad i en terminologi som påminner om Fichte.

Ett år före Tegnérs skrift om tinget i sig hade Hegel publicerat sin första avhandling, 

Skillnaden mellan Fichtes och Schellings filosofiska system (1801). I den kritiserar han 

Fichte för att ha gått för långt mot idealism och subjektivism i sin kritik av Kant och i 

sin syn på objektet och subjektet såsom inom ett självmedvetande. Han hyllar i stället 

Schelling för att ha fört tillbaka filosofin mot objektet i sin betoning av naturen. Det 

finns inget som tyder på att Tegnér kände till Hegels skrift, men han har definitivt läst 

Fichte och lutar alltså åt dennes kritik av Kant även om han inte är villig att gå riktigt 

lika långt i sin subjektivism.

I ett föredrag från år 1808 med titeln: ”Om Schellings Identitets system” försöker 

Tegnér sig på en tolkning av den svårbegripliga identitetsfilosofin som Schelling för-

fäktade mellan åren 1801 och 1809. Den tar sin utgångspunkt i en kritik av Kants och 

Fichtes syn på jaget. Enligt Schelling måste jaget vara ett resultat som uppstår i relatio-

nen mellan ett självmedvetande och ett objekt, och inte ett transcendentalt postulerat 

jag som hos Kant eller en ursprunglig handling som hos Fichte.

Tegnér börjar sin föreläsning med orden: ”Schellings systeme är Fichtes vetenskaps-

lära förenad med den Platonska och Alexandrinska Mysticismen.”33 Han nämner inte 

Spinoza som annars faller sig naturligt och som Hegel lyfter fram i sin diskussion av 

Schelling, men han har rätt i sitt omdöme om den mysticism som vilar över Schellings 

identitetslära. Den går att spåra i de senare svenska romantikernas läsning av Schel-

ling.34 Tegnér fortsätter med de sammanfattande orden: ”Det högsta, hvartill philo-

sophien kan lyfta sig, är det Absoluta, som är Identiteten af det Reella och Ideella, det 

Objektiva och Subjektiva.”35 Hans tolkning är en kommentar till samtidens filosofiska 

debatt och den är mycket svårgenomtränglig. Han har kommit lång väg från sin tidiga 

skrift om tinget i sig och föredraget får hans skeptiska attityd till metafysik, som han 

uttrycker i självbiografiska anteckningar, att se smått oärlig ut.

Detta är speciellt pregnant eftersom det som sticker ut i Kantavhandlingen från 

1802 inte är så mycket Tegnérs kritik som hans slutord, vilket tycks avfärda alla filo-

sofers försök att metafysiskt förklara världen och vår kunskap om den. Han skriver:

33 Nilsson 1913, s. 218.

34 Den svenska romantiska filosofin har studerats av Svante Nordin (Nordin 1987). Det intres-

santa med Tegnérs föreläsning är att den uppmärksammar Schelling precis i början på hans 

och romantikens inflytande på svenska filosofer. Det var först efter revolutionen och den nya 

tryckfrihetsförordningen år 1809 som dennes filosofi fick ett verkligt genombrott i Sverige.

35 Nilsson 1913, s. 218.



hen r ik lager lu n d 113

Ty fastän det sedan den avlägsnaste forntiden funnits framstående och 

skarpsinniga män som sysslat med att utreda dessa frågor, av vilka var och en 

påstått sig kort sagt ha funnit det rätta, förblir trots allt frågan alltjämt oför-

klarad och är behäftad med i stort sett samma otaliga svårigheter, så att man 

skulle kunna säga, att filosofernas försök härvidlag har varit värdefulla inte så 

mycket för att finna sanningen som för att öva sin begåvning. Men ändå kan 

denna diskussion inte sträcka sig utanför filosofskolorna, ty allt annat, vare 

sig det gäller förståelsen eller handlandet, kan inte utan framgång underkas-

tas sunda förnuftet. Ty det som har sin plats i moralläran och avser dygdens 

kvalitet och ett hedervärt liv, det tycks inte så mycket vara avhängigt av detta 

slags meningsskiljaktigheter.36

Här uttrycker Tegnér en allmän skepsis emot den teoretiska filosofin och dess förmåga 

att nå sanningen om de metafysiska frågorna. Han avskiljer också moralen från den 

teoretiska filosofin och menar att den inte är beroende av de teoretiska spekulatio-

nerna. Detta överensstämmer å andra sidan med den syn på teoretisk filosofi som han 

ger i sina självbiografiska anteckningar.

Tegnérs filosofiska tänkande  
– kommentar till moralfilosofin

Det andra mer gedigna filosofiska arbetet av Tegnér är en avhandling om pliktkol-

lision eller vad vi nu skulle kalla problemet med motsägande plikter eller kanske också 

moraliska dilemman. På latin heter den De officiis, quae collidi dicuntur (”Om plikter 

som sägs kollidera”). Tegnér lade fram den som merit för sin ansökan till professuren 

i praktisk filosofi efter Munthes död. Han valde inte ämnet själv utan blev föreskri-

ven det av fakulteten efter lottning. Han fick i slutändan inte professuren utan den 

gick i stället till Fredrik Johan Cederschiöld (1774–1846), som Tegnér beskyllde för 

att försöka gifta sig till tjänsten eftersom han var ”utan omdöme, temeligen ignorant 

och lite sjelvkär”. Det var dubbelt bittert eftersom Tegnér redan vikarierade på en 

filosofi professur. Lidbeck var rektor under året 1808 och behövde någon som föreläste 

i estetik under det året. Valet föll på docenten i estetik, Tegnér.37

Cederschiöld företrädde en filosofi främst inspirerad av Wolff, vilket inte var en po-

pulär ståndpunkt i Sverige vid den här tiden, eller någon annanstans i världen för den 

36 Tegnér 1802d, s. 14. Översättning Eva Odelman.

37 För mer om den här tiden i Tegnérs liv, se Nilsson 1913, s. 16–18.



kvhaa konferenser 114114

delen.38 Två generationer av svenska filosofer hade arbetat för att ta filosofin i Sverige 

bort från Wolffs inflytande. Den tredje medsökanden var akademisekreteraren och 

häradshövdingen Lars Weibull (1755–1820). Om honom skrev Tegnér att han ”har 

studerat Philosophien ungefär som jag har Arabiskan”. Med det menar Tegnér natur-

ligtvis att han knappt alls studerat filosofi. Han lämnade inte heller in något arbete för 

meritering.

I Om plikter framstår Tegnér som en lite mer frisinnad och mogen filosof. Han tar 

sig också an en originell och filosofiskt relevant fråga i moralfilosofin eller den prak-

tiska filosofin. Huruvida plikter kan vara i konflikt och vilka principer som gäller när 

plikter står i konflikt med varandra är fortfarande debatterade frågor inte bara i kanti-

ansk moralfilosofi utan inom filosofin generellt. Kant säger inte så mycket om frågan i 

sina mest kända moralfilosofiska skrifter, det vill säga Kritiken av det praktiska förnuftet 

och Grundläggning av sedernas metafysik (den fanns i svensk översättning av Boëthius 

år 1797), utan det är först i den sena skriften Sedernas metafysik (Die Metaphysik der 

Sitten) från år 1797 som han tar upp frågan. Den fanns inte översatt till svenska vid den 

här tiden, men det är ändå den som Tegnér refererar till.39

Tegnérs avhandling börjar med Kant och ställer frågan om moraliska plikter kan 

vara i konflikt. Det är inte självklart att så är fallet för Kant. När Kant introducerar 

motsägande plikter i Sedernas metafysik skriver han:40

Plikter som motsäger varandra (collisio officiorum, s[ive] obligationum) har 

den relationen att den ena gör den andra (helt eller delvis) ogiltig.

Den här formuleringen av motsägande plikter tyder på att Kant inte egentligen anser 

att plikter kan motsäga varandra, utan om den situationen uppstår så ogiltigförklarar 

den ena plikten den andra. I Kants terminologi kan plikter alltså inte kollidera på det 

sätt som vi föreställer oss i genuina moraliska dilemman.41 Han skriver vidare:42

38 Se Liljeqvists (1929) artikel om Cederschiöld i Svenskt biografiskt lexikon. En mer detaljerad 

studie av Cederschiöld finns i Nordin 1987, s. 227–236.

39 Det ska sägas att även om Kant är utgångspunkt för diskussionen i denna avhandling hänvisar 

Tegnér ofta till Ciceros De officiis. Den tredje boken av tre i Ciceros skrift handlar just om 

motsägande plikter. Det är tydligt att Ciceros syn på plikter har påverkat Tegnér, speciellt som 

han avviker från Kant i just synen på vad en plikt kan vara.

40 Se Kant 1907, s. 224.9–11. Citaten från Kant är mina översättningar från den tyska Akademie-

utgåvan av Die Metaphysik der Sitten som vi hittar i volym VI på sidorna 205–493.

41 I Esser 2008 finns en grundlig genomgång av Kants syn på konflikter och den omfattande 

kritik som han fått för sin näst intill obefintliga diskussion av moraliska dilemman.

42 Kant 1907, s. 224.11–18.



hen r ik lager lu n d 115

Men eftersom plikt och moralisk skyldighet (obligatio) är begrepp som ut-

trycker den objektiva praktiska nödvändigheten av vissa handlingar, och två 

regler som står emot varandra inte kan båda vara nödvändiga samtidigt – 

snarare om det är ens plikt att handla enligt en av dem, att handla enligt den 

motsatta är inte någon plikt, utan istället i strid med plikten – en kollision av 

plikter och skyldigheter är inte ens tänkbar (obligationes non colliduntur).

Hur ser Tegnér på motsatta plikter? Han börjar sin utläggning, efter en kort introduk-

tion, med att citera det första stycket ovan från Kant:

En strid och tvist mellan plikter (kollision mellan plikter och förbindelser) 

vore ett sådant förhållande mellan dem att den ena av dem upphävde den 

andra (helt eller delvis).43

Om en plikt är nödvändig att följa, som Kant påstår, så kan dess motsats inte vara 

möjlig, men å andra sidan, skriver Tegnér, är detta helt i konflikt med erfarenheten, 

som uppvisar otaliga exempel på moraliska konflikter och vad vi kanske kan kalla 

pliktkollisioner. Han illustrerar detta med ett exempel på en man som får veta att en 

av hans mycket nära vänner har för avsikt att delta i revolutionär verksamhet som 

kan störta staten, och han inser också att han är den ende som kan förhindra denna 

kupp genom att berätta om den för polisen och myndigheterna. Denne man ställs nu 

inför motsatta plikter. Å ena sidan har han en plikt gentemot sin vän att hålla tyst och 

bevara hans hemlighet, men å den andra har han en plikt gentemot staten att berätta 

vad han vet. Vad ska han göra? Det är en av moralfilosofins uppgifter att ge vägledning, 

menar Tegnér, och svara på dylika frågor.

En plikt följs, eller snarare, den utgörs av en handling och det går inte att göra mot-

satta saker samtidigt. Vi kan inte både handla i enlighet med plikten att stödja vår vän 

och att stödja staten. Dessa plikter är främst motsatta i att de föreskriver två motsatta 

handlingar. Med detta som utgångspunkt kan Tegnér ge ett första svar på frågan om 

plikters kollision. Han svarar med att införa en distinktion. Han säger att plikter inte 

kolliderar formellt sett, men att de kan kollidera till innehållet, det vill säga materiellt.

Det här är en intressant distinktion som inte direkt har motsvarighet i Kants diskus-

sion om plikter. Kant talar inte om plikter som formella och materiella, utan snarare 

förkastar han allt tal om materiella plikter. Han talar i stället om formella och materi-

ella maximer. En materiell maxim är en princip abstraherad från en individuell hand-

ling, och ett moraliskt gott kan aldrig följa från en sådan princip. Ett exempel som 

43 Tegnér 1808, s. 7. Översättning Eva Odelman.



kvhaa konferenser 114116

Kant själv använder sig av är någon som beslutar att stjäla mat när han är hungrig och 

inte har råd att köpa den. Från denna handling kan han sedan abstrahera principen att 

”jag stjäl mat när jag inte har råd att köpa den”. Det här är ingen princip som kan göras 

till allmän lag. Formella maximer är baserade på plikter. Plikter är moraliskt bindande 

och implicerar ett ”bör”. Det är endast från sådana maximer och de handlingarna ba-

serade på dem som ett moraliskt gott följer. Tegnér verkar inte använda sig av Kants 

terminologi utan uppfinner sin egen.

Det Tegnér menar med materiella plikter liknar i stället vad vissa senare filosofer 

under 1900-talet har kallat prima facie-plikter. De kontrasteras ofta med absoluta eller, 

i Tegnérs terminologi, formella plikter. En prima facie-plikt i den brittiske filosofen W. 

D. Ross (1877–1971) användning är en instans av en mer absolut plikt, men som det 

lika väl kan vara rätt att bryta mot. När jag bryter mot en sådan plikt, vilket i Tegnérs 

exempel innebär att jag inte kan hålla vad jag lovade min vän, erkänner jag fortfarande 

pliktens giltighet och det är därför jag drabbas av skuldkänslor på grund av min hand-

ling. Jag drivs som följd av det av ett behov att betala tillbaka eller kompensera för det 

jag gjort.44 Den ena plikten ogiltigförklarar alltså inte den andra utan kvarstår som en 

plikt. Tegnérs syn på materiella plikter är en rätt originell syn på plikter för sin tid och 

mycket okantiansk. När vi förstår plikter på det sättet blir det betydligt lättare att han-

tera genuina konflikter. Tegnér skriver:

Till metafysiken om moralen, där man främst a priori frågar efter formen för 

de moraliska begreppen och deras förklaring, hör alltså inte denna lära om 

pliktkollisionen, utan den hör i hög grad till livet och handlandet och bör 

just därför kanske inte föraktas.45

Även om Tegnér börjar i Kant är det tydligt att han snabbt rör sig bort från den tek-

niska, metafysiska och ibland stelbenta diskussionen mot en mer pragmatisk uppfatt-

ning av moral. För denna spelar moraliska konflikter en viktig roll, och moralfilosofins 

uppgift är bland annat att föreskriva vad vi ska göra i olika situationer, det vill säga att 

föreskriva ett ”bör” även i dessa snåriga situationer.46

44 Se Ross 1930, s. 28.

45 Tegnér 1808, s. 12. Översättning Eva Odelman.

46 Det kan vara av intresse att jämföra Tegnérs diskussion om plikter med Cederschiölds. Den 

senare publicerade år 1821 boken Allmän inledning till apriorisk, eller rationel, pligt-lära (Ce-

derschiöld 1821). I den utvecklar han sin syn på moralfilosofin och han kommenterar även 

problemet med kolliderande plikter. För Cederschiöld är den högsta moraliska principen 

motsägelselagen. Han menar att Kant har missat den som moralisk princip, men att han för-

utsätter den hela tiden. Det är mot bakgrund av Wolffs filosofi som han hävdar något sådant. 



hen r ik lager lu n d 117

Tegnér ser moraliska konflikter först i den klassiska bemärkelsen som konflikter 

mellan naturen eller begäret hos människan och hennes förnuft eller moral.47 Ur ett 

sådant perspektiv handlar större delen av moralfilosofins historia om just sådana kon-

flikter, men han rör sig snabbt mot en diskussion om genuina moraliska dilemman. I 

den här delen av sin avhandling blir han som mest detaljerad och går igenom flertalet 

olika kollisioner av plikter, men även kollisioner mellan lagar och plikter, det vill säga 

juridiska och moraliska kollisioner. Ett av de tydligaste exemplen på att Tegnér rört sig 

bortom Kant mot en syn på plikter som främst prima facie-plikter är exemplet med att 

ljuga för att skydda någon från att dödas. Han förklarar situationen:

Om en arg och uppretad människa med draget svärd förföljer en fiende och 

du ser, att hon är förlorad, om du förråder henne, då kolliderar två allmänna 

plikter med varandra, av vilka den ena är att inte lura någon med ord och den 

andra att inte orsaka någons död.48

Tegnérs förslag till lösning är att vi ska försöka undvika att bryta mot någon av plik-

terna. Han hänvisar till Cicero med orden att det är ”en sak är att lura, en annan att 

dölja”. Vi bör alltså undvika att ljuga och i stället dölja. Det låter lite som en lek med 

ord, men om det inte går att blott dölja den andre är det likväl vår plikt att försvara oss 

och den andre, det vill säga gå emellan och skydda den andres liv, om vi kan. Tegnér är 

definitivt inte kantian i sin syn på plikters kollision i detta exempel.

Den måste också vara den vägledande principen i konflikter eftersom riktiga plikter inte kan 

motsäga varandra. Vi kan aldrig vara förpliktigade till en motsägelse, menar han.

I sin diskussion av pliktkollision (s. 13–14) skiljer Cederskiöld mellan objektiva och sub-

jektiva plikter. En objektiv plikt är det som åligger en människa i allmänhet och en subjektiv 

plikt är det som åligger en viss person. Det är endast i det andra fallet som något kan upplevas 

som en konflikt eftersom det som Kant kallar fortior obligatio vincit (den starkaste plikten 

segrar) inte nödvändigtvis gäller i den situationen, utan fortior obligandi ratio gäller i stället, 

d.v.s. det starkaste skälet för plikten, vilket kan vara subjektivt motiverat. I en konfliktsituation 

har man sålunda motsägande motiv, vilka upphäver varandra enligt den övergripande mot-

sägelselagen. Cederschiölds exempel, vilket lustigt nog är ett vanligt återkommande exempel 

i boken, handlar om att låna ut pengar till en vän eller betala sina egna skulder. Andra kanske 

har möjlighet att verkställa båda dessa men han har inte det, skriver han. Ingen har en plikt att 

göra det fysiskt och moraliskt omöjliga. Det är stor skillnad mellan Tegnér och Cederschiöld 

syn på plikter och på kolliderande plikter. Plikter kan verkligen kollidera enligt Tegnér, medan 

det inte är möjligt enligt Cederschiöld. Cederschiölds synsätt är också mycket mer metafysiskt 

stelbent än Tegnérs pragmatiska inställning.

47 Tegnér tar i sin diskussion av konflikter mellan naturen eller naturlagen och morallagen in-

tryck främst från Cicero.

48 Tegnér 1808, s. 42. Översättning Eva Odelman.



kvhaa konferenser 114118

Svaret på hur dessa kollisioner ska lösas finns inte i någon princip, menar han, utan 

i den konkreta situationen och förnuftets överväganden i stunden. Han skriver:

Ty om, såsom många menar, alla plikter borde anses likvärdiga och lika viktiga, 

då inser man, att inget som helst skäl kan anföras till att den ena skulle föredras 

framför den andra, om de kolliderade. Men just det vari plikterna kolliderar 

tycks öppna vissa källor till avgörande. Ty visserligen är en viss nödvändighet 

knuten till varje plikt och nödvändigheten har inga grader, så att formen är 

likvärdig och densamma för alla, men eftersom man vid handlandet även måste 

beakta innehållet, uppstår därav en viss icke föraktlig olikhet.49

Tegnér hänvisar återigen tillbaka till sin inledande distinktion mellan formella och 

materiella plikter. Han konstaterar också att om man inte kan bryta en plikt har för-

nuftet inte något att säga i en konfliktsituation. Det finns dock ingen allmän regel eller 

princip som förklarar vad man bör göra i varje situation, utan det beror på situationen. 

Därför består den återstående delen av Tegnérs avhandling i ett sorterande och kata-

logiserande av olika typer av konflikter. Han ger också fantasifulla exempel på dessa 

konflikter och diskuterar olika förslag på hur de upplöses och vad man bör göra i olika 

situationer.

Plikter kan alltså, enligt Tegnér, innehållsmässigt motsäga varandra och kan på så 

sätt inte tyckas ha någon lösning, men det är fel, menar han. Här skiljer han sig från 

Kant och även från Cederschiöld. Det finns allt som oftast en utväg och en lösning på 

moraliska dilemman. Om det likväl inte skulle finnas någon väg ut för det praktiska 

och teoretiska förnuftet är det alltid möjligt att låta bli att handla, eller att handla utan 

preferens, alltså att blint välja ett av alternativen, menar han. Det finns alltid en utväg 

för fria individer. Tegnér lutar här åt de brittiska moralfilosofernas synsätt. Det är hel-

ler inte långt till John Lockes syn på människans frihet i Tegnérs syn på moral. Vi kan 

definitivt utesluta att han i denna avhandling är en efterföljare till Kant och han för-

håller sig med viss ambivalens till dennes moralfilosofi.

Avslutande reflektion

Tegnérs filosofiska produktion, framför allt de två latinska avhandlingarna, är inte 

direkt filosofiskt banbrytande, men de är båda intressanta; kanske främst eftersom de 

representerar den typ av filosofi som bedrevs i Sverige vid den här tiden. De behandlar 

49 Tegnér 1808, s. 33. Översättning Eva Odelman.



hen r ik lager lu n d 119

två kantianskt inspirerade frågeställningar och tar sin början i Kants teoretiska respek-

tive praktiska filosofi, men de är i sig inte särskilt kantianska.

Den första ställer frågan om Kant kan upprätthålla distinktionen mellan tinget i 

sig och medvetandet. Tegnér argumenterar för att det inte går och noterar att vi an-

tingen landar i skepticism eller i någon form av idealism där dualismen mellan objekt 

och subjekt finns inom medvetandet. Tegnér stannar framför allt vid skepticism i den 

avhandlingen utan att ta steget mot idealism.

Den andra avhandlingen, Om plikter, tar också sin början i Kant men rör sig snabbt 

bort från hans något stelbenta hantering av pliktkonflikter mot en mycket mer prag-

matisk hållning. I det här fallet är det främst Ciceros De officiis som Tegnér tar hjälp av. 

På så sätt ser det ut som han tolkar plikter som prima facie-plikter, även om han aldrig 

använder de orden. Det betyder dock att plikter i hans läsning inte behöver vara ab-

soluta och alltså kan brytas men likväl kvarstå som plikter, vilket Kant förnekar. Det 

är denna syn på plikter som gör att han på goda grunder kan säga att plikter kolliderar 

samtidigt som dessa kollisioner inte är olösliga utan det alltid finns en väg ur kollisio-

nen. Detta ger Tegnérs avhandling ett originellt innehåll, men han stavar aldrig tydligt 

ut denna syn på plikter utan lämnar den outforskad. Vad som är klart är att han inte 

heller i denna skrift är kantian.

En vanlig uppfattning om Tegnérs syn på filosofi bland moderna uttolkare är att 

han såg på den med viss skepsis, det vill säga att han inte egentligen ser sig själv som 

filosof utan i sina skrifter tar avstånd från främst den teoretiska filosofins spekulatio-

ner.50 Nordin skriver följande om Tegnér:

Tegnér talar nästan alltid med ringaktning om abstrakt spekulation, om 

’metafysik’, system, filosofiska hårklyverier. Han jämför filosofin, alltid till 

dess nackdel, med sunda förnuftet, med poesin, med den levande religionen. 

Han rycker på axlarna åt striden mellan de olika filosofiska systemen. Han ser 

med fullkomlig skepsis på den filosofiska kunskapsartens möjligheter att nå 

sanningen.51

Detta verkar stämma, som jag redan noterat i min diskussion om avhandlingen om 

tinget i sig från år 1802, men det stämmer inte om vi tar fasta på Tegnérs senare före-

läsningar om både Schellings identitetsfilosofi och Schillers estetik från år 1808. Det 

finns mycket lite skepticism mot metafysik i dessa föreläsningar. Naturligtvis går det 

att invända att Tegnér presenterar dessa idéer i sina föreläsningar för studenter och då 

50 Se till exempel Wärendh 1939, s. 97–108.

51 Nordin 1987, s. 245.



kvhaa konferenser 114120

inte är kritiskt inställd till dem. Det är dock svårt att dra en generell skeptisk slutsats 

från hans filosofiska skrifter. Trots det verkar han själv uttrycka ett sådant synsätt i 

sina självbiografiska anteckningar.

Den praktiske filosofen Tegnér får bara komma till tals i avhandlingen om plikter 

från år 1808, men han är ingen skeptiker till filosofin. Filosofi har en klar plats i Teg-

nérs syn på människans handlande och kan också vara vägledande i svåra konflikter 

och moraliska dilemman. Från ett historiskt perspektiv är det synd att han inte fick 

professuren efter Munthe. Kanske skulle vi då haft fler filosofiska skrifter av Tegnér och 

kunna ha en mer välgrundad uppfattning om honom som filosof.



Sten Hidal

”Diverse påhitt och spetsfundigheter”

Tegnérs syn på gnosticismen i sitt sammanhang

Inte fullt trettio år fyllda utnämndes värmlänningen Esaias Tegnér år 1812 till profes-

sor i grekiska vid Lunds universitet. Efter en lång tid då grekiska och de så kallade 

österländska språken varit förenade i en tjänst, bröts grekiskan ut och fick en egen 

företrädare.1 Men han skulle även avlönas, och det var ett problem vid en tid då det 

inrättades flera tjänster än det fanns ekonomisk grundval för. Teologer kunde bli pre-

bendekyrkoherdar och vissa – men inte alla – i den filosofiska fakulteten kunde få 

samma förmån.

Tegnér hade tur. Han blev kyrkoherde i Stävie och Lackalänga pastorat strax utan-

för Lund. Men innan han tillträdde pastoratet måste han undergå pastoralexamen, nå-

got som var obligatoriskt mellan 1748 och 1884.2 Det innebar att skriva och försvara en 

avhandling på latin. Vanliga präster kunde få nöja sig med att sätta upp ett antal teser, 

så småningom även på svenska, men en professor i grekiska hade man andra anspråk 

på. Tegnér skrev en till omfånget för sin tid ganska betydande dissertation med titeln 

De Gnosi eiusque in Novo Testamento vestigiis och den försvarades offentligt den 14 de-

cember 1811. I fortsättningen citerar jag den ur Eva Odelmans översättning.

Det är känt att Tegnérs ofta uttalade sig ringaktande om sina litterära alster, Frithiofs 

saga inberäknad. Denna dissertation är inget undantag. I ett brev skriver han att den 

är ”det ömkligaste jag till dato skrivit”. I ett annat brev till svågern Bengt Myhrman 

(7/11 1811) skrev han: ”Jag kan ej ett ord i Theologien, men hoppas att min disputa-

1 Om Tegnérs akademiska karriär, se Wrangel 1932, s. 123–161.

2 Om pastoralexamen, se Jarlert 2001, s. 60.



kvhaa konferenser 114122

tion därigenom blir så mycket likare de andra teologernas.”3 Men som vi ska se är detta 

inget annat än falsk blygsamhet.

Dissertationen är avfattad på ett klart, elegant och tydligt nyhumanistiskt latin. 

H. S. Nyberg skriver om Tegnérs latin – närmast med tanke på hans sonson Esaias 

Tegnér den yngre – att det var ”ett mycket levande klassiskt latin, lika pregnant och 

uttrycksfullt som den svenska prosa han skulle bli mästare i”, och det är ett omdöme 

man gärna delar.4

Innan jag går in på att närmare granska innehållet i avhandlingen bör en sak före-

skickas. Vi är ännu långt från det humboldtska forskningsuniversitetet. Vi ska inte 

vänta oss att författaren arbetar självständigt med källorna. Han orienterar sig i sekun-

därlitteraturen, diskuterar enskilda ställen men har ingen avsikt att komma fram till en 

självständig uppfattning, än mindre att lösa ett vetenskapligt problem. Vi måste vara 

medvetna om att Esaias Tegnér själv blev professor i grekiska utan att ha publicerat ett 

enda vetenskapligt arbete i detta språk, där han för övrigt var helt självlärd – han hade 

ju aldrig gått i gymnasiet. Professurer tillsattes huvudsakligen efter antalet tjänsteår, 

och universitetens uppgift var undervisning och examination.

Nu till dissertationen. Författaren tar som sin uppgift att påvisa spår av gnosticism 

i Nya testamentet. Av noterna framgår att han är väl inläst på den relevanta litteratu-

ren. Inledningsvis söker han ställa upp en definition av gnosis: ”… ett slags djupare och 

speciell kunskap om de gudomliga och eviga tingen. Man försmådde den kristna reli-

gionens genuina enkelhet såsom inte tillräckligt lärd och filosofisk och ville utsmycka 

den med diverse påhitt och spetsfundigheter (variisque eam commentis & argutiis ex-

ornare voluerunt).” Här möter vi en grundtanke hos Tegnér som ofta återkommer och 

i regel kombineras med barntemat, så i Nattvardsbarnen: ”… allt det höga är enkelt / 

både i lära och sång, ett barn kan fatta dess mening”.5 Tegnér är en svuren fiende till 

vad han kallade teologins sofisterier, dess inneboende lust att krångla till det mera än 

nödvändigt. Klarhet, enkelhet och tydlighet var hans motto, och på den punkten för-

blev han trogen de fransk-klassiska idealen inte endast i sin diktning utan även i prosan.

Men diverse påhitt och spetsfundigheter måste ju ha sitt upphov någonstans, och 

det är frågan om gnosticismens uppkomst som Tegnér ägnar mest utrymme åt att för-

söka besvara. Han nämner olika förslag, där han genast avfärdar två, nämligen juden-

domen och platonismen. Det judiska alternativet avvisas utan egentlig argumentation, 

medan han blir mera mångordig i fråga om Platon. Så här står det: ”I den gnostiska 

filosofin finns mycket, ja oerhört mycket, som helt avviker från Platons läror. Så är hos 

3 Brev I, s. 208.

4 Nyberg 1966, s. 11.

5 SD III, s. 92.



sten hida l 123

Platon Gud världens skapare, men hos gnostikerna är det en mycket underlägsen ande, 

Demiurgen.”

Tegnér låter så blicken vandra österut, till vad han kallar den orientaliska filosofin. 

Begrepp som eoner och pleroma leder tanken till Zoroaster, en religionsstiftare som 

Tegnér nämnt även i vissa dikter (så i ”Elden”: ”Zendas höga lära”), och slutsatsen blir: 

”Med hänsyn till detta tror vi att denna gnosis härstammar inte från en viss grekisk 

filosofi utan snarast från en orientalisk, och härvid ansluter vi oss till vederhäftiga auk-

toriteter.” Dock finns här även tankegods från Platon, som har bearbetats för att passa 

i en ny kontext.

Någon närmare beskrivning av denna orientaliska filosofi får vi inte, och det var inte 

heller att vänta med tanke på det källmaterial som stod till buds. Ty varifrån hämtade 

Tegnér sina uppgifter om gnostikernas läror? Han hade inget annat att tillgå än noti-

ser hos kyrkofäderna, främst Ireneus och Tertullianus, vilka av naturliga skäl är starkt 

präglade av den polemiska situationen.6 Kyrkofäderna uppfattade ju gnostikerna som 

sina största fiender. Några originaltexter av gnostiker hade Tegnér inte tillgång till, och 

fortfarande är sådana mycket begränsade till sitt omfång.

Den enda större gnostiska text han hade till sitt förfogande var, intressant nog, ut-

given av en äldre kollega till honom i Lund, nämligen professorn i österländska språk 

Mattias Norberg.7 Denne hade i ett bibliotek i Paris funnit den mandeiska religionsur-

kunden Ginza och utgivit en del av den med latinsk översättning under titeln Adams-

boken. Mandeerna är en gnostisk döparreligion, som möjligen kan gå tillbaka till Jo-

hannes Döparens verksamhet. Deras religion har starka gnostiska inslag, men var svår 

att få begrepp om utifrån den text som Norberg publicerat. På en lundastudent vid 

namn Erik Johan Stagnelius gjorde den dock så starkt intryck att han dedicerade sin 

första och enda diktsamling Sarons liljor till professor Norberg. Tegnér å sin sida de-

dicerade sin stora hexameteridyll Nattvardsbarnen till samme Norberg, och i dedika-

tionsdikten läser vi dessa ord: ”i fyrti år den höga forntids lära, / (en helig Adamsbok) 

du tydde här”. Sedan ett antal år har vi en inte obetydlig grupp av mandeer bosatta i 

Sverige.

Givetvis noterar Tegnér även de namn på ledande gnostiker som var bekanta för 

honom genom kyrkofäderna. Hit hör Kerinthos, Basilides och Valentinus. Om den 

sistnämnde skriver han: ”Den mest berömda bland gnostikerna, vilken också hade de 

flesta anhängarna, var Valentinus skola. Denne fyllde pleroma med trettio eoner av 

båda könen, ur vilka han berättade att nästan otaliga grupper uppstod […] Han ansåg 

6 Om kyrkofäderna och gnosticismen, se den översiktliga framställningen hos Pelikan 1971, 

s. 81–96.

7 Om Norberg, se Gierow 1971, s. 320–322.



kvhaa konferenser 114124

även, liksom de andra gnostikerna, att den mänsklige Jesus var skild från den gudom-

lige och hävdade att endast den förre hade lidit.” Här ser vi skillnaden mellan skapar-

guden, Demiurgen, och den sanne Guden.

I sin dissertation nämner Tegnér också Adamsboken, men menar att den till följd 

av sin ålder – fjärde eller tredje århundradet – inte är så aktuell för hans syfte. Han vill 

komma åt gnosticismen under apostlarnas tid och en stor del av avhandlingen ägnas 

därför Nya testamentet.

En given utgångspunkt är då vad som berättas om Simon Magern i Apostlagärning-

arnas åttonde kapitel. Det var i denna skildring som kyrkofäderna fann gnosticismens 

upphov – med vilken rätt behöver vi inte nu diskutera. Simon ska ha verkat i Samariens 

huvudstad och där fått stort anseende för sina magiska konster. Så småningom upp-

stod en rik legendflora kring honom. Han har även givit upphov till termen simoni, 

alltså att kyrkliga tjänster som förutsätter en vigning säljs för pengar.

För att fortsätta med Nya testamentet, så är det särskilt i den johanneiska littera-

turen som Tegnér finner spår av gnosticismen: ”Det finns nämligen mycket i Nya tes-

tamentets böcker som, åtminstone enligt vår uppfattning, inte utan vidare kan tolkas 

som rörande annat än gnostiskt.” Hit hör till exempel 1 Joh 2:18–19, där det talas om 

att många Antikrist har trätt fram. Här är följande utsaga viktig: ”Vem är lögnare om 

inte den som förnekar att Jesus är Kristus?” Enligt Tegnér betyder detta att förneka 

inkarnationen.

Det finns ett annat ställe hos Johannes som enligt honom ännu tydligare syftar på 

gnostikerna och i synnerhet Kerinthos: ”Denne ( Jesus) är den som kom genom vatten 

och blod, Jesus Kristus, inte bara i vattnet utan i vattnet och blodet”, 1 Joh 5:6. Versen 

är på många sätt svårtolkad, men förmodligen har Bibel 2000 rätt med sin not, där det 

står: ”Motståndarna ansåg att Kristus inte var en verklig människa. Enligt deras tolk-

ning av Matt 3:13–17 steg han ned från himlen och förenade sig med människan Jesus i 

dopet, men lämnade honom före korsfästelsen; han hade alltså varken fötts eller dött.” 

Detta är en typiskt gnostisk lära.

Tegnér övergår så till att diskutera ett ställe i Paulus första brev till Timotheos, 1 

Tim 1:1–4, där mottagaren förmanas att se till att det inte förkunnas avvikande läror 

och att man inte heller ägnar sig åt myter och ändlösa släkttavlor eller – som det återges 

i Bibel 2000 – ändlösa legender om förfäderna. Härmed avses säkerligen försöken hos 

vissa gnostiker att läsa in en djupare, symbolisk betydelse i vissa genealogier i Gamla 

testamentet.

Men paradnumret i Nya testamentet är ett ställe i sista kapitlet av samma brev till 

Timotheos, 1 Tim 6:20–21, där vi läser: ”O Timotheos, bevara det som anförtrotts 

dig och vänd dig bort från profant struntprat och invändningar från en kunskap med 

falskt namn.” I grekiskan står det antitheseis tes pseudonymou gnoseos. Att det rör sig 



sten hida l 125

om en form av gnosticism är ställt utom varje tvivel – Antitheseis är för övrigt titeln på 

en skrift av Markion.

Men hur var synen på gnosticismen i samtiden? Fanns det något intresse för denna 

religiösa riktning utanför en liten krets av specialister? Att vissa romantiker fängsla-

des av de säregna och för fantasin lockande namnen på olika företeelser, det ger hos 

oss Stagnelius ett tydligt exempel på.8 Demiurgen och eoner möter ofta hos honom. I 

övrigt får man säga att intresset var svalt. Man hade de svårtolkade notiserna hos kyrko-

fäderna att utgå från men hade inte lätt att relatera dem till kristendomen, i varje fall 

i dess lutherska form.

I två sammanhang kunde man emellertid få en viss, om än begränsad, inblick i gnos-

ticismen som ett religiöst system för de invigda. Jag tänker på det svenska frimureriet 

och på swedenborgianismen.9 Det så kallade svenska systemet inom frimurarorden, 

som fick sin slutliga form av hertig Karl, den blivande Karl XIII, har i sig tagit upp 

vissa element från gnosis men givit dem en mera tydlig kristen utformning. Den eso-

teriska avgränsningen mot utomstående är gemensam. Swedenborgs religionsform är 

en synkretistisk skapelse som nästan inte kunde undgå att i sig absorbera åtskilligt från 

gnosticismen. Men Tegnér var inte frimurare och om Swedenborg har han flera gånger 

uttalat sig avvisande och nedlåtande.

Tegnérs pastoraldissertation är – trots författarens eget omdöme – en imponerande 

prestation. Det han säger om gnosticismen kan fortfarande i huvudsak anses vara riktigt. 

Ett problem för honom var synen på judendomen. Den var för honom identisk med 

Gamla testamentet och den rabbinska judendom som vi ser ett tidigt stadium av i Nya 

testamentet. Vi vet nu genom ökad tillgång till källor att flera former av juden domen 

vid den aktuella tiden var starkt präglade av olika orientaliska tankeströmningar av 

gnostisk prägel. Det är sannolikt i sådana judiska marginalgrupper som gnosticismen 

har haft sitt upphov.

Den syn på gnosticismen som framkommer i Tegnérs dissertation är nedlåtande. 

Redan orden ”diverse påhitt och spetsfundigheter” säger egentligen allt. Det är något 

märkligt att han valde just gnosticismen till ämne. Det var han själv som valde, ämnet 

var inte förelagt. Förmodligen har han under läsning i Nya testamentet blivit nyfiken 

på vad vissa utsagor kan syfta på, just de utsagor som han valde att diskutera. Där har 

han i de flesta fall kommit rätt, medan bilden av gnosticismens uppkomst behöver kor-

rigeras och kompletteras. Jämfört med vad som annars lades fram som pastoraldisser-

tation vid den tiden framstår dock Tegnérs opus som ett av de klart bästa.

8 Se Widengren 1944, s. 115–178.

9 Se Lamm 1918–1920 och Lenhammar 2000, s. 152–157.



Inbjudan till installationen av Tegnér som professor i grekiska 1812 som kunde äga rum sedan han disputerat 

i teologi. ”Rektor Munk af Rosenschöld inviterar vetenskapens och vitterhetens beskyddare, hedersgäster, aka-

demiska lärare, studenter samt stadens invånare till installationen av den till professor i grekiska av Kungl. 

Maj:t i nåder utnämnde filosofie doktorn Esaias Tegnér.” Även stadens borgare var alltså inbjudna till denna 

högtidlighet. (Lunds universitetsbibliotek.)



sten hida l 127

Men också ur en annan synpunkt är denna text värd vår uppmärksamhet. Den är 

nämligen den enda skrift av Tegnér som kan kallas för teologisk. I Tegnérs brev finns 

många ställen där han uttalar sig överlägset och ibland nedlåtande om teologin – det 

mest kända är väl det där han jämför förhållandet mellan teologin och religionen som 

en dödskalle stjälpt över en lilja. Än en gång visar det sig hur farligt det kan vara att ta 

honom på orden. Ty både på andra ställen i breven och i förteckningen över boksam-

lingen visar det sig att biskopen i Växjö läste mycket teologi livet genom, ja, kanske mer 

än någon annan biskop i Sverige.10 Det är att beklaga att det enda resultatet av detta är 

den pastoralavhandling som vi nu har ägnat vår uppmärksamhet åt. Tegnér hade kun-

nat göra mera, om han hade velat.

Man kan undra om bönderna i Stävie och Lackalänga fick någon glädje av sin kyrko-

herdes pastoraldissertation. Visst är att Tegnérs predikningar från den tiden inte på-

verkades av hans kunskaper om gnosticismen i Nya testamentet. Men av allt att döma 

var hans relation med prebendeförsamlingarna bättre än i de flesta fall. Under alla för-

hållanden var det en fördel för honom att ha någon erfarenhet av att vara kyrkoherde 

när han tillträdde som biskop i Växjö.

10 Se Förteckning 1847.





Johanna Akujärvi

Universitetens översättningskvarn

1800-talets dissertationsöversättningar  

och Tegnérs bidrag till en akademisk genre

De sex sista av de sammanlagt fjorton dissertationer som lades fram under Tegnérs 

presidium enligt Marklins kataloger över disputationer vid de svenska universiteten 

härrör från hans tid som professor i grekiska.1 Fem av dem är flerspråkiga dissertatio-

ner som omfattar översättningar från grekiska till svenska, med korta noter och i ett 

fall även en inledning på latin; också den grekiska texten har tryckts tillsammans med 

översättningen. De fem dissertationerna lades fram 1817 (två stycken), 1820 och 1823 

(två delar); de utgör fyra titlar eftersom den sista i raden är en miniserie i två delar som 

försvarades av två olika respondenter:

E. Tegnér (praes.) – Henr. Reuterdahl (resp. et auctor), Monumenta graeco-

rum ex anthologia, graece et svethice, Lund 1817 (juni).

E. Tegnér (praes.) – Carl Gustaf Retzius (resp. et auctor), Sapphus vita et 

carmina, Lund 1817 (juni).

E. Tegnér (praes.) – Lars Gustaf Palmqvist (resp. et auctor), Hymnus homeri-

cus in Pana graece et svethice, Lund 1820 (juni).

E. Tegnér (praes.) – Esaias M. Tegnér (resp. I) & Magnus Ullman (resp. II), 

In imagines graecas. Ex anthologia, I & II, Lund 1823 (maj).

Till sin utformning är dessa dissertationer typiska för en genre som jag har kallat dis-

sertationsöversättningar i en tidigare studie av översättningar till svenska av grekisk 

och romersk litteratur i dissertationer försvarade i disputationer under 1800-talet 

vid svenska och finländska lärosäten, det vill säga universiteten i Uppsala, Lund, Åbo 

1 Marklin 1820, s. 142–143; Marklin 1856, s. 95.



kvhaa konferenser 114130

(fi. Turku) och Helsingfors (fi. Helsinki).2 Dissertationsöversättningarna är ett feno-

men eller en undergenre som uppstod i början av den fjärde perioden i Bo Lindbergs 

periodisering av det svenska dissertationsväsendet.3 Den nådde sin kulmen före perio-

dens slut 1852 och fortlevde i starkt förminskad skala och under ändrade former ett 

litet tag, innan den upphörde helt.

En diskussion om dessa produkter av Tegnérs gärning som professor i grekiska vid 

Lunds universitet hör hemma i en volym ägnad åt hans latinska skrifter. När ett författar-

skap är så väl utforskat som Tegnérs, förvånar det inte att också dessa dissertationer har 

behandlats i forskningen, åtminstone de översättningar som inkluderades redan i sam-

lingsvolymen Smärre samlade dikter (1828), nämligen den homeriska hymnen till Pan 

och de grekiska bilderna ur antologin (de två sista dissertationsöversättningarna).4 I sin 

grundliga studie Tegnérs översättningsverksamhet (1971) behandlar Jan Mogren såväl 

dessa som Tegnérs övriga översättningar i både tryck och manuskript från juvenilia till 

reconvalescentia samt hans utlåtanden om översättning.5 Den textkritiska utgåvan av 

hymnen till Pan och de grekiska bilderna i Samlade dikter är försedda med utförliga 

kommentarer som sätter dessa alster i deras tegnérska och samtida sociolitterära sam-

manhang.6 Det kan vara värt att påminna sig om att dessa översättningar, samt ”Till 

den förmörkade solen (efter Pindarus)”, är de enda tryckta översättningarna från gre-

kiska av Tegnérs hand.

I det följande studeras Tegnérs dissertationsöversättningar, vilka som sagt utgör en 

stor andel av de dissertationer som försvarades under Tegnérs tid som professor. De 

studeras i egenskap av universitetsprodukter och diskuteras därför mot bakgrund av 

1800-talets vidare dissertationsöversättningspraktik. Syftet är att undersöka hur hans 

gärning som professor i grekiska i det här avseendet står sig i jämförelse med kollegerna 

vid de svenska lärosätena. I denna avsikt beskrivs först den ganska stora korpus som dis-

sertationsöversättningarna utgör översiktligt och kvantitativt, med fokus på den kro-

nologiska utvecklingen, fördelningen över universiteten, val av text och författarskap. 

Därefter snävas de kronologiska ramarna ned till dissertationsöversättningar fram till 

och med 1823. Slutligen diskuteras dissertationsöversättningar vid Lunds universitet 

fram till och med 1823, med fokus på översättningar av poesi, det vill säga dels Tegnérs 

2 Akujärvi 2014a; den stora mängden dissertationsöversättningar har också tidigare noterats i 

forskningen, se bl.a. Lindberg 1987, s. 117–118.

3 Lindberg 2022, s. 19–24.

4 Tegnér 1828, s. 278–287 och 288–290.

5 Mogren 1971, s. 122–132.

6 SD III, s. 72–73 och 168–174 för text, III, s. 355–357 och 573–579 för kommentar.



joh a n na a k ujä rv i 131

ovannämnda dissertationer, dels den nio delar långa översättningsserie av Hesiodos 

Theogoni som försvarades under Carl Christian Ebersteins presidium (1813–1818).7

Dissertationsöversättningspraktiken  
mellan 1790- och 1890-talet – antal  

och kronologi, uppgång och fall

Mellan 1797 och 1894 producerades 264 eller 841 dissertationsöversättningar till 

svenska av antik litteratur beroende på hur man räknar.8 De separata dissertationerna 

var ofta delar av serier som inte alltid avslutades. De kortaste serierna bestod av 2 och 

den längsta av 90 delar. I serierna var pagineringen kontinuerlig från den ena delen till 

den andra; brottet mellan delarna kunde komma mitt i en mening eller mitt i ett ord. 

Om förlagan trycktes parallellt med översättningen, kunde den grekiska eller latinska 

texten återfinnas på en dels sista sida och översättningen på nästa dels första sida. 

Ibland fick en avslutad dissertationsserie ett nytt gemensamt titelblad så att alla delar 

kunde samlas under en titel. På det sättet fungerade de verkligen som en publikation. 

Om serierna alltså räknas som en enda publikation är det totala antalet dissertations-

översättningar 264; 167 (63 %) av dessa består av översättningar av grekiska och 97 

(37 %) av latinska texter. Om man i stället räknar de enskilda dissertationerna, det 

vill säga de enskilda disputationerna som skulle resultera av dissertationsöversättning-

arna, är antalet 841; 647 (77 %) av dessa består av översättningar av grekiska och 194 

(23 %) av latinska texter. Efter 1852 har vi inga dissertationsöversättningsserier.

Den grekiska dominansen är således markant vare sig man räknar dissertationsserier 

eller enskilda dissertationer. Jag kommer att utgå från de enskilda dissertationsöver-

sättningarna eftersom de tagna för sig ger en tydligare bild av verksamhetens krono-

logiska spridning och kvantitativa aspekter, framför allt antalet disputationer knutna 

till verksamheten.

7 Tillsammans med Jacob Faxes dissertationsserie i fyra delar med översättning av Platons 

Menexenos (1820–1822) utgör dessa summan av periodens lundensiska dissertationsöversätt-

ningar.

8 Statistiken i det följande grundar sig på undersökningen som gjordes för Akujärvi 2014a (även 

på engelska i Akujärvi 2017), till vilken läsaren hänvisas för en mer detaljerad diskussion. För 

en fullständig förteckning över de ingående dissertationsöversättningarna, se Akujärvi 2014b. 

Även om största möjliga noggrannhet har iakttagits är det möjligt att någon enstaka titel eller 

dissertationsdel har blivit förbisedd; det skulle inte påverka statistiken eller resonemanget 

annat än marginellt, utom om det rörde sig om en författare/text som översatts endast en eller 

några få gånger.



kvhaa konferenser 114132

Figur 1. Dissertationsöversättningarnas kronologiska fördelning per årtionde från 1790- till 1890-tal uppdelat 

på källspråk.

Figur 1, som åskådliggör dissertationsöversättningarnas kronologiska fördelning över 

århundradet 1790- till 1890-tal, visar att produktionen är hög från 1810- till 1840-talet 

och hur snabbt verksamheten både trappades upp från de två första decenniernas en-

staka dissertationsöversättningar och trappades ned under 1850-talet för att igen ge 

upphov till strödda dissertationsöversättningar under de sista decennierna. Figuren 

visar också tydligt att grekiska som källspråk visserligen dominerar, men att latin som 

källspråk blir proportionellt större från 1830-talet; på 1850- och 1860-talen är över-

sättningarna från latin fler än de från grekiska.

Dissertationsöversättningarna till svenska fortsätter en äldre tradition av att foga 

en latinsk översättning till en edition av en text skriven på ett ovanligare språk, även 

när editionen trycks i en akademisk avhandling.9 Så hade översättning förekommit i 

dissertationer försvarade vid samtliga svenska universitet redan på 1600-talet. Till en 

början rörde det sig om latinsk översättning från hebreiska i editioner av rabbinska 

kommentarer till gammaltestamentliga texter eller annan rabbinsk litteratur10 och i 

mer begränsad omfattning i editioner av grekiska profana texter.11 På 1750-talet bör-

jade översättningar till svenska figurera bland de talrikare latinska översättningarna av 

9 Jfr Akujärvi 2021.

10 Till de flitigare hörde Gustaf Peringer (Lillieblad), Daniel Lundius och Anders Boberg vid 

Uppsala universitet, Carl Schultén vid Uppsala, Pärnu och Lunds universitet, samt Haquin 

Stridzberg vid Lunds universitet.

11 Framför allt Laurentius Norrmannus vid Uppsala universitet producerade ett flertal editioner 

av grekiska retoriska verk med latinsk översättning och kommentar, men åtskilliga andra 

professorer lät studenter disputera på en avhandling med grekisk text och latinsk översättning, 

t.ex. Georg Wallin d.y. vid Uppsala och Johan Engeström vid Lunds universitet.



joh a n na a k ujä rv i 133

gammaltestamentliga texter och passager ur den befintliga svenska översättningen av 

Gamla testamentet och, något senare, Nya testamentet.12

Från sent 1780-tal märks ett växande intresse för översättning av grekisk poesi vid 

Uppsala universitet och Kungliga Akademien i Åbo, först till latin och sedan också 

till svenska. De två första dissertationsöversättningarna till svenska försvarades un-

der Christopher Dahls presidium år 1797 och presenterar svenska prosaversioner av 

var sitt pindariskt olympiskt ode.13 Ungefär samtidigt försvarades dissertationer med 

latinska översättningar av grekisk poesi, bland andra tre dissertationer med översätt-

ningar till latin av Pindaros, en i Åbo och två i Uppsala.14 Det enda som skiljer Dahls 

dissertation från dessa är målspråket, svenska i stället för latin. Dessa dissertationer 

synes reflektera det nyhumanistiska intresset för antiken vid de svenska universiteten. 

Till sin utformning och sitt innehåll är de typiska för dissertationsöversättnings genren 

under 1800-talet: den valda källtexten är kort, litterär och tryckt parallellt med över-

sättningen, inledning och noter finns och själva dissertationen är inte omfångsrik.

Utöver dissertationsöversättningarna till svenska disputerades det under hela denna 

period också på översättningar med andra käll- och målspråk. Utöver en stadig rännil 

av översättningar från grekiska till latin, finns det också några enstaka översättningar 

från grekiska till finska och engelska och en översättning från latin till grekiska, för 

att nämna endast de kombinationer som är aktuella vid översättning från de två klas-

siska språken. Dessutom förekommer översättning av svensk poesi till latin; bland an-

nat finns Tegnérs Nattvardsbarnen och delar av Frithiofs saga i latinska versioner av 

Johan Tranér (1833–1835) respektive Johan Gustav Ek (1850). Flest i denna grupp är 

översättningarna från grekiska till latin. Mellan 1790- och 1870-talen lades det fram 

åtminstone en sådan avhandling per decennium, utom på 1820-talet då det inte produ-

cerades någon och på 1860-talet då det producerades tretton avhandlingar med över-

sättning från grekiska till latin. Den plötsliga uppgången under samma decennium 

som dissertationsöversättningarna till svenska minskade än mer är anmärkningsvärd.

Den branta nedgången på 1850-talet härrör från den revision av statuterna för Upp-

sala och Lunds universitet som efter en lång debatt antogs 1852 och trädde i kraft 1853 

12 Här utmärker sig ingen med avseende på översättningar, men som exempel kan nämnas Johan 

Adam Tingstadius vid Uppsala universitet, Isaac Ross vid Kungliga Akademien i Åbo och Nils 

Hesslén vid Lunds universitet, med avhandlingen Vaticinia Haggaei, versa et illustrata som 

försvarades av Esaias äldre bror Lars Gustaf 1799 för teologie kandidatgraden. Framför allt 

Johan Floderus producerade två långa dissertationsserier kring den svenska översättningen av 

Matteusevange liet respektive paulinska epistlar. För detaljer, se Akujärvi 2021.

13 Dahl – Knös 1797; Dahl – Örnberg 1797.

14 Malmström – Krogius 1789; Pousette – Öhrström 1790; Hesselgren – Lindström 1796. Se 

också Dahl 1790–1806; Lagus – Mollerus 1796.



kvhaa konferenser 114134

med övergångsregler som gällde fram till magisterpromotionen i Uppsala år 1854.15 

Efter 1852 publicerades endast 54 dissertationsöversättningar; denna siffra exkluderar 

de 16 dissertationer som trycktes 1853 och 1854 men försvarades enligt de gamla sta-

tuterna.

De regeländringar som framför allt påverkade dissertationsöversättningarna var att 

disputationer pro exercitio avskaffades eftersom de hade utgjort nästan 60 procent av 

alla dissertationsöversättningar före 1852.16 Att studenten själv skulle skriva och för-

svara sin dissertation utan preses hjälp ledde till att seriedissertationerna försvann. Att 

latinet inte längre var obligatoriskt språk för disputation och avhandling samt att stu-

denten inte längre behövde ha betyg i fakultetens samtliga ämnen för kandidatexamen 

började urholka de antika språkens ställning, även om de tillfälligt säkrades i egenskap 

av ”tvångsämnen”. Att vetenskaplig skicklighet skulle vara den enda grunden för be-

dömning av sökande till akademiska tjänster gjorde dissertationsöversättningar som 

akademiskt specimen mindre attraktiva, eftersom de färdigheter som de demonstre-

rade – förståelse av källspråket, formuleringsförmåga på målspråket, versifikatorisk 

förmåga (om det var en poetisk översättning) och lingvistiska, historiska och litterära 

handbokskunskaper, om översättningen hade en kommentar – inte längre premiera-

des lika högt som avhandlingar som lade fram nya rön. Filologin professionaliserades 

och blev mindre av en konst. Disputationsaktens betydelse minskade i förhållande 

till avhandlingen, vilket medförde att de dissertationsöversättningar som producera-

des efter 1852 var mer omfångsrika än de tidigare. Detsamma gällde för alla typer av 

avhandlingar.17

Källspråk och textval

Den kronologiska översikten ovan visar att grekiska dominerade som källspråk. Det 

gjordes mer än tre gånger så många översättningar från grekiska som från latin. Figur 1 

visar också att översättningarna från grekiska minskar radikalt på 1850- och 1860- talen, 

medan de från latin ökar svagt. Kanske beror det på att studenten föredrog latinet som 

källspråk när han skulle arbeta mer självständigt, eller på vad läraren eller handleda-

ren föreslog. För lärarens betydelse talar att 1860-talets nedgång i översättningar från 

grekiska till svenska sammanfaller med ett uppsving av översättningar från samma 

15 Frängsmyr 2010, I, s. 14–17, 295–297, II, s. 14–16; Gierow 1971, s. 125–155; Lindberg 2022, 

s. 209–221.

16 Med ett undantag är samtliga dissertationsöversättningar från Åbo/Helsingfors pro exercitio. 

Mer om de finländska förhållandena nedan.

17 Jfr Lindberg 1987, s. 234–235.



joh a n na a k ujä rv i 135

källspråk till latin. Dessa lades med några få undantag fram vid Uppsala universitet 

när professuren i grekiska innehades av Johan Spongberg (1853–1874), som var en god 

latinist och vidmakthöll latinets aktiva bruk i föreläsning och skrift, även om han själv 

inte var en produktiv författare.18

Vilka texter översattes? Figur 2 nedan, som redovisar textens form – prosa eller 

poesi – fördelat på de två källspråken, visar att övervikten för poetiska källtexter är 

nästan lika stor som övervikten för grekiska som källspråk: 618 av 841 dissertations-

översättningar är av poetiska texter. Av dem är 518 av grekisk och 100 av latinsk poesi. 

Av de 223 översättningarna av prosatexter är 129 från grekisk och 94 från latinsk prosa. 

Översättningar av grekisk poesi dominerar alltså fullständigt, medan det råder nästan 

balans mellan prosa och poesi i kategorin översättningar från latin.

Poesi Prosa
Latin 100 94
Grekiska 518 129

0

100

200

300

400

500

600

700

Figur 2. Översättningarnas fördelning över källspråk samt prosa respektive poesi.

Redan preferensen för poesi antyder att källtexter som kan beskrivas som estetiskt 

tilltalande översattes i särskilt hög utsträckning. Om vi tittar på vilka författare som 

översattes, blir det snabbt tydligt att några få källtexter dominerade men att urvalet 

samtidigt är ganska brett. Nedan presenteras en översiktlig lista över samtliga över-

satta författare eller texter från respektive källspråk, inte i alfabetisk ordning utan efter 

hur många dissertationsöversättningar det finns av respektive författare eller text. När 

namn eller titel är grupperad i intervaller anger siffran efter namnet eller titeln antalet 

dissertationsöversättningar som gjordes av samma författare eller text.

18 Om Spongberg, grundligast i Rudberg 1946–1947. Se också Akujärvi 2015a.



kvhaa konferenser 114136

Förteckning över antalet dissertationsöversättningar per källtext
Källspråk grekiska:
100 +: de homeriska eposen (164)

50–30: Anacreontea (46), Demosthenes (46), Euripides (37), Aischylos (36), 

Sofokles (36)

29–10: Platon (29), Pindaros (27), Anthologia Graeca (25), Thukydides (22), 

Hesiodos (21), Aristoteles (17), Theokritos (16), Sapfo (13), Bion av Smyrna 

(12), homeriska hymner (11), Aristofanes (10)

4: Hermesianax av Kolofon, Herodotos, Johannes Chrysostomos, Kallima-

chos, Klemens av Rom, Xenofon

2: Kratinos, pseudo-Longinos, Lukianos, pseudo-Lykofron, Moschos, Mu-

saios, Theofrastos

1: Apollonios av Rhodos, Diofantos, Kleanthes, Krates av Thebe, Lysias, 

Mimnermos, Naumachios, Panyassis, Proklos av Konstantinopel, Quintus av 

Smyrna, Solon, Tyrtaios

Källspråk latin:
10 +: Cicero (42), Tacitus (32), Ovidius (21), Horatius (16), Livius (16)

7: Ausonius, Catullus, Plautus, Propertius, Tibullus

4: Juvenalis

3: Claudius Claudianus, [Vergilius]19

2: Lactantius, Martialis, Plinius d.y., Sulpicia, Terentius

1: Annaeus Florus, Calpurnius Siculus, Persius, Pomponius Mela, Statius, 

Valerius Flaccus

Förteckningen visar att det som översattes var litterära texter och texter som är in-

tressanta för studiet av litteratur, exempelvis Om det sublima (De sublimitate) som 

i manuskript tillskrivs ”Dionysios eller Longinos” som numera går under författar-

namnet pseudo-Longinos för att markera attribueringens osäkerhet. I prosa märks en 

preferens för retorik i all synnerhet. Tal av Demosthenes, Lysias, Cicero liksom homi-

lier av Johannes Chrysostomos och Proklos av Konstantinopel översattes; i urvalet ur 

Herodotos, Thukydides, Xenofons, Livius och Tacitus historiska skrifter är preferen-

sen för tal slående. Det är få prosaförfattare i listan ovan som inte kan beskrivas som 

intressanta för sina litterära kvaliteter, men dit hör avgjort inte Aristoteles Kategorier 

eller Diofantos Aritmetik, möjligen inte heller Pomponius Melas Geografi.20

19 Översättningar av Copa, Culex och Moretum ur Appendix Vergiliana.

20 Afzelius 1848; Glimstedt 1855; Leidesdorff 1856.



joh a n na a k ujä rv i 137

Givet att översättningar av poesi och särskilt grekisk poesi dominerar stort, som 

visades ovan, är det inte förvånande att det bland de fjorton författare eller texter som 

finns översatta i fler än tjugo dissertationer återfinns åtta poster med grekisk poesi – 

de homeriska eposen, de så kallade anakreontiska dikterna, de tre stora tragöderna, 

Pindaros, epigram ur den grekiska antologin och Hesiodos – och en romersk poet, 

Ovidius. Översättningsfrekvensen för de homeriska eposen är frapperande. Både för 

de homeriska eposen och de flesta andra författarskap som översattes i stor mängd gäl-

ler att det i allmänhet är en eller ett par översättare som producerat den stora mängden 

dissertationsöversättningar. Mer om detta nedan.

Det är värt att notera att antalet återöversättningar av samma dikter eller samma 

textstycke är lågt, vilket hänger samman med att många av författarskapen översattes 

av samma översättare. I de fall som översättarna av samma text är fler än en tycks de ha 

haft kännedom om tidigare översättningar, så att återöversättning antingen undveks 

eller gjordes avsiktligt för att producera en bättre svensk version. Detta kan noteras 

vad gäller översättningar av större verk: Iliaden respektive Odysséen översattes av två 

olika översättare, få av översättningarna av de grekiska tragöderna överlappade men 

när de gjorde det var det för att skapa en bättre översättning i ett för översättaren vik-

tigt avseende, exempelvis metrisk.21 Vad gäller smärre stycken, såsom enskilda dikter 

ur Anthologia graeca, är det svårare att avgöra om överlappningar är avsiktliga och sig-

nifikanta eller accidentella.

Anthologia graeca, ”den grekiska antologin”, är en konstruktion och benämning-

en används som samlingsbegrepp för att beteckna de stora ackumulerade urval och 

mestadels tematiskt organiserade samlingar av grekiska epigram som bevarats i två 

huvudsakliga samlingar. Det äldsta och största kallas Anthologia Palatina (15 böck-

er) efter Bibliotheca Palatina i Heidelberg, det bibliotek där samlingens huvudvittne 

finns, utom en del av manuskriptet som finns i Paris. Det andra urvalet kallas Antholo-

gia Planudea efter kompilatorn Maximus Planudes som 1301 färdigställde ett mindre 

urval epigram (7 böcker). Trots sitt mindre urval utgör Planudes antologi ett viktigt 

supplement till Anthologia Palatina i det att den bevarar ett stort antal ekfrastiska 

epigram som beskriver monument och statyer; i moderna editioner av den grekiska 

antologin trycks Planudes tillägg till Anthologia Palatina som bok 16, men citeras i 

allmänhet som Anthologia Planudea.

Bredden i urvalet är stor, men de mest översatta texterna hör till de mest kanoniska 

klassiska texterna. Kronologiskt sett dominerar de perioder som traditionellt uppfat-

21 Detta gäller exempelvis dramaöversättning i allmänhet, och nyöversättningarna av Sofokles 

Aias i synnerhet; se Akujärvi 2015a och 2015b (om Homerosöversättningar), men jag avser att 

studera nyöversättningar djupare i en kommande undersökning.



kvhaa konferenser 114138

tats som litteraturernas höjdpunkter i kreativt och estetiskt hänseende. För den gre-

kiska litteraturen innebär detta den förklassiska och klassiska perioden – av författarna 

som översattes mer än tio gånger är endast Theokritos och Bion av Smyrna senare; dik-

terna i den grekiska antologin är från skilda perioder, och de anakreontiska dikterna 

behandlades fortfarande som äkta. Av de romerska författare som översattes sju eller 

fler gånger hör alla till den klassiska perioden, utom Plautus (förklassisk), Tacitus (ef-

terklassisk) och Ausonius (senantik).

Valet av texter verkar ha styrts av en strävan att översätta kanoniska texter. Det som 

översattes i störst omfattning är också de författare som oftast gicks igenom på uni-

versitetets föreläsningar, men dissertationsöversättningarnas urval är inte begränsat 

till de författarskapen. Man tycks dock samtidigt ha undvikit texter som redan fanns 

i prisade översättningar. Det är en rimlig förklaring till valet av de mest översatta tex-

terna och till varför Vergilius saknas i listan med tanke på Gudmund Jöran Adlerbeths 

av samtiden högt prisade översättningar.

Universiteten och översättarna

Vilka var översättarna och vid vilka universitet verkade de? Hur såg de enskilda uni-

versitetens översättningsprofiler ut? Figur 3 nedan specificerar hur den totala disser-

tationsöversättningsproduktionen fördelade sig över de fyra lärosätena och i fråga om 

preferens för källspråk.

Uppsala Lund Åbo Helsingfors
Latin 63 111 14 6
Grekiska 440 59 107 41

0

100

200

300

400

500

600

Figur 3. Dissertationsöversättningar per universitet med hänsyn till källspråk.

Uppsala universitet dominerar; där försvarades sammanlagt 503, vilket motsvarar 

60 procent av alla dissertationsöversättningar. Uppsala är översättningspraktikens 



joh a n na a k ujä rv i 139

främsta centrum inte bara för att det största antalet dissertationsöversättningar pro-

ducerades där, utan också för att det var där bruket att disputera på dissertationer 

med svensk översättning började år 1797. När de första dissertationsöversättningarna 

till svenska försvarades vid Lunds universitet år 1813, hade 84 sådana dissertationer 

försvarats i Uppsala.

När den första dissertationsöversättningen till svenska försvarades i Åbo år 1816 var 

de institutionella förutsättningarna där annorlunda än i Uppsala och Lund. Även om 

akademin i Åbo som bekant inte längre var ”kunglig” utan ”kejserlig”, visar bland annat 

dissertations(översättnings)praktiken att lärosätets svenska arv var märkbart även efter 

1809. På drygt tio år försvarades 121 dissertationsöversättningar där innan universitetet 

flyttades till Helsingfors såsom Kejserliga Alexandersuniversitetet i Finland efter den 

förödande stadsbrand som drabbade Åbo 1827. I samband med flytten reformerades 

också statuterna. De ändringar som har betydelse för denna diskussion gällde disputa-

tionerna; en avhandling pro exercitio försvarades nu för magistergraden, den pro gradu 

gällde doktorsgraden. Men fram till 1852 var det också i Finland möjligt för en student 

att disputera på en avhandling som hade författats av preses och vars tryckning studen-

ten bekostat. Den sistnämnda förändringen märks dock inte i materialet, eftersom den 

sista dissertationsöversättningen till svenska i Helsingfors försvarades 1849.22

Ytterligare två observationer är värda att göra angående figur 3. I Lund och Åbo/

Helsingfors produceras ungefär lika många dissertationsöversättningar, 170 respektive 

168. Vad gäller källspråk kan det noteras att översättningar från grekiska dominerar i 

både Uppsala och Åbo/Helsingfors med 87 till 88 procent av samtliga dissertations-

översättningar vid respektive lärosäte, medan översättningar från latin dominerar i 

Lund med 65 procent; 57 procent av samtliga översättningar från latin producerades 

i Lund.

Universitetens översättningsprofiler kan knytas till de personer som var verksamma 

där. Så, vilka var översättarna? Frågan ska inte utredas biografiskt, utan kvantitativt ut-

ifrån översättarnas ställning vid universitetet och funktion under disputationsakten. 

På grund av regeländringarna är 1852 en avgörande brytpunkt. Tre översättarprofiler 

utkristalliseras:

(1) Student-respondenten som översättare: 148 översättare som gjorde 154 översätt-

ningar; 101 före 1852 och 53 efter 1852.23 Till denna kategori förs alla de dissertationer 

där respondenten benämns auctor, interpres eller liknande på titelbladet; i vissa fall 

22 Gyldén – Söderholm 1849.

23 Strikt kronologiskt är översättningarna efter 1852 69 stycken, men den siffran inkluderar 16 

dissertationer som under en övergångsperiod försvarades efter 1852 men i enlighet med de 

äldre statuterna.



kvhaa konferenser 114140

kan det innebära att en översättning felaktigt tillskrivs en student (se nedan angående 

Palmqvist) eller tvärtom att översättningen inte blir tillskriven studenten.24 Antalet 

dissertationer är något högre än antalet översättare, vilket betyder att några få studen-

ter skrev och försvarade dissertationsöversättningar både pro exercitio och pro gradu, 

men de flesta nöjde sig med en enda. Därför är antalet översättare stort i förhållande till 

antalet dissertationsöversättningar i denna kategori i jämförelse med de två följande.

(2) Magister-praeses som översättare: 31 översättare, 110 dissertationsöversättningar. 

Till denna grupp förs de översättare som hade en akademisk grad, ofta också någon 

lägre befattning, såsom docens eller adjunctus i enlighet med den information som 

anges under preses namn på titelbladet, och som antingen aldrig blev professor eller 

slutade översätta efter att ha uppnått professorsvärdigheten. Det sistnämnda skiljer 

denna grupp från nästa. De flesta i denna grupp översatte och presiderade för endast 

en titel, men den titeln var ofta en serieöversättning (upp till 24 delar). Alla utom en 

har tillkommit före 1852; den är också veterligen den enda dissertationsöversättningen 

som efter 1852 användes för meritering (docentur i grekiska språket och litteraturen i 

Uppsala). Översättaren, Aron Martin Alexandersson, blev sedermera professor i gre-

kiska i Lund.25

(3) Professor-praeses som översättare: 15 översättare, 577 dissertationsöversättningar. 

Till denna grupp förs de dissertationsöversättningar som producerats av en professor, 

inklusive dem som han hade presiderat över innan han avancerade till professuren. Det 

bidrar till att antalet dissertationer i denna grupp är så stor.

I denna grupp återfinns flest dissertationsöversättningar men det minsta antalet 

översättare. 577 översättningar är 68 procent av samtliga översättningar och 73 procent 

av dem som gjordes före 1852 (siffran inkluderar de 16 dissertationer som försvarades 

enligt de gamla reglerna under övergångsperioden). Endast 39 av de 577 dissertatio-

nerna av översättarna i denna grupp är enskilda titlar; resterande 538 dissertationer 

utgörs av 54 seriedissertationer som består av mellan 2 och 90 delar. De mest flitiga 

professorerna (Tranér, Sjöström och Palmblad, se nedan) producerade särskilt om-

fattande dissertationsserier på 25–90 delar, men serierna på 17 eller färre delar utgör 

majoriteten. Professorerna tycks ofta ha nöjt sig med att översätta en text, stycka upp 

den och dess anmärkningar (om sådana fanns), fördela bitarna bland studenter som 

betalade för tryckkostnader och fick en text att lägga fram. Till dissertationens kärna 

kunde studenterna lägga dedikationer till familj och välgörare, samt teser som avhand-

lades på disputationsakten.26

24 Jfr Akujärvi 2014a, s. 34.

25 Alexanderson 1868.

26 Se Akujärvi 2014a och 2014b för detaljer.



joh a n na a k ujä rv i 141

Tabell 1 nedan samlar information om översättarna i denna grupp. Listan är inte 

sorterad i bokstavsordning efter översättarens namn, utan efter antalet dissertations-

översättningar han producerat (andra kolumnen). Många av professorerna presiderade 

också för dissertationsöversättningar som studenter gjort (tredje kolumnen). Tabel-

len specificerar vidare hur stor andel dissertationsöversättningarna, som de själva eller 

studenter översatt, utgör av det samlade antalet dissertationer som de presiderade över 

(fjärde kolumnen). Sedan följer information om perioden under vilken de var verk-

samma som översättare av respektive preses för dissertationsöversättningar (femte ko-

lumnen). Med undantag för Christopher Dahl verkade alla på 1800-talet. Slutligen 

anges källspråk (sjätte kolumnen) och universitet (sjunde kolumnen).

Över-
sättare

Preses Andel Övers.-
period

Språk Universitet

Johan Tranér 
(1770–1835)

220 4 92 % 1807–1833 GR Uppsala

Axel Gabriel Sjö-
ström (1794–1846)

145 – 91 % 1816–1846 GR Åbo/Hel-
singfors

Vilhelm Fredrik 
Palmblad (1788–
1852)

55 19 60 % 1836–1851 GR Uppsala

Gustav Knös 
(1773–1828)

49 1 21 % 1809–1813 GR Uppsala

Johan Gustaf Ek 
(1808–1862)

24 2 47 % 1833–1853 LA Lund

Joseph Otto Höijer 
(1775–1833)

23 15 54 % 1810–1831 GR Uppsala

Johannes Gabriel 
Linsén (1785–1848)

18 1 35 % 1817–1842 LA Åbo/Hel-
singfors

Carl August Hag-
berg (1810–1864)

14 – 59 % 1831–1842 GR Uppsala/
Lund

Ebbe Samuel Bring 
(1785–1855)

11 17 10 % 1829–1839 LA Lund

Olof Kolmodin 
(1766–1838)

10 8 29 % 1809–1836 LA Uppsala

Christopher Dahl 
(1758–1809)

2 1 5 % 1797, 1809 GR Uppsala

Esaias Tegnér 
(1782–1846)

3 2 36 % 1817–1823 GR Lund



kvhaa konferenser 114142

Carl Edvard Zedritz 
(1805–1859)

1 5 32 % 1851–1854 LA Uppsala

Nils Abraham Gyl-
dén (1805–1888)

1 1 6 % 1836–1849 GR Helsingfors

Eric Götlin (1744–
1820)

1 – 12 % 1811 LA Uppsala

Tabell 1. Förteckning över professorerna och deras dissertationsöversättningar, översatta av dem själva respek-

tive av respondent.

De fyra mest flitiga producerade tillsammans fler än hälften av alla dissertations-

översättningar och nästan fyra femtedelar av de översättningar som producerades 

av denna grupp översättare.27 Av tabellen blir det tydligt att huvuddelen av disser-

tationsöversättningarna är knuten till några få personer, vars dominans är så stor att 

den reflekteras i universitetens profiler. De mest flitiga, verksamma i Uppsala och 

Åbo/Helsingfors, översatte från grekiska. Johan Tranér, professor regius från 1815 

men aldrig ordinarie professor i Uppsala, och Axel Gabriel Sjöström, verksam i Åbo 

och från 1833 professor i grekiska i Helsingfors efter universitetets flytt dit, stod i en 

klass för sig med sina 220 respektive 145 översättningar. De utmärker sig också genom 

att översättningar utgjorde mer än 90 procent av deras sammanlagda dissertations-

produktion. Andelen dissertationsöversättningar i Vilhelm Fredrik Palmblads och 

Gustav Knös, professorer i grekiska i Uppsala 1835–1852 respektive 1810–1814, dis-

sertationsproduktion är betydligt lägre, men båda presiderade för 50 eller fler disser-

tationsöversättningar vardera. De mest flitiga översättarna i Lund, Johan Gustaf Ek, 

professor i latin (eloquentiae et poëseos) 1842–1862, och Ebbe Samuel Bring, professor 

i historia 1828–1855, översatte däremot från latin.

Uppgiften om hur stor andel dissertationsöversättningarna utgjorde i dessa perso-

ners sammanlagda dissertationsproduktion (i bemärkelsen antalet disputationer som 

personen i fråga presiderat för) har inkluderats eftersom den ger en uppfattning om 

hur vanligt eller ovanligt det var att deras studenter disputerade på översättning till 

svenska av antika texter. Spännvidden mellan de mest och de minst flitiga i denna 

grupp är stor både i absoluta siffror och sett till andelen. Det senare blir särskilt tyd-

ligt i tabellens nedre del, och avslöjar de professorer vars dissertationsöversättningar 

trots sitt ringa antal ändå utgör en stor del av deras sammanlagda dissertationspro-

duktion. För både Tegnér i Lund och Carl Edvard Zedritz, professor i latin i Uppsala 

27 Koncentrationen till några få individer är än mer tydlig sett till de dissertationsöversättningar 

som producerades i Finland: Axel Gabriel Sjöström och Johannes Gabriel Linsén producerade 

97 % av alla dissertationsöversättningar som försvarades i Åbo och Helsingfors.



joh a n na a k ujä rv i 143

1852–1859, utgjorde några få dissertationsöversättningar omkring en tredjedel av deras 

i övrigt blygsamma dissertationsproduktion; de presiderade inte för många disputa-

tioner och bägge var mindre flitiga som akademiska än som skönlitterära författare. 

Tegnér lämnade dessutom professorsstolen i Lund för biskopssätet i Växjö efter tolv 

år som professor.

Dissertationsöversättningspraktiken fram till 1823

Ovan har dissertationsöversättningspraktiken beskrivits övergripande utan hänsyn 

till kronologi annat än för att överblicka produktionen decennievis och för att ta 

hänsyn till brytpunkten 1852 som inte kan ignoreras. Men hur såg det ut mellan 1817, 

när Tegnér först uppmuntrade sin student Henrik Reuterdahl att disputera på en 

dissertationsöversättning, och 1823, när han tillhandahöll översättningar till Magnus 

Ullman och sin brorson och namne att trycka upp i en dissertationsserie att försvara 

på disputation?

Att praktiken ökade närmast explosionsartat under 1800-talets första decennier har 

redan framkommit. För att zooma in på de sju åren då Tegnér också bidrog till ”den 

översättningskvarn” som drogs igång vid universiteten av nyhumanismens återupp-

livande av antikstudierna och ”som vid akademierna malde fram en jämn ström av dis-

putationer”, för att låna Jan Mogrens metafor,28 och beskriva den i siffror enligt samma 

kategorier som använts ovan, kan följande noteras:

•  Kvantitet och utveckling: Till och med år 1816 producerades sammanlagt 113 

dissertationsöversättningar; till och med år 1823 hade antalet mer än dubble-

rats till 252.

•  Källspråk: Till och med år 1816 gjordes 104 översättningar från grekiska och 

9 från latin; till och med år 1823 hade antalet översättningar från grekiska mer 

än dubblerats till 239 medan de från latin ökade med 4 till sammanlagt 13.

•  Typ av text: Till och med år 1816 gjordes 57 översättningar av poesi och 56 

av prosa; till och med år 1823 hade antalet översättningar av poesi mer än tre-

dubblats till 184 medan de av prosa ökade med 12 till sammanlagt 68.

•  Universitet: Till och med år 1816 var översättarna till 107 dissertationer verk-

samma vid Uppsala, 4 vid Lunds universitet och 2 vid Kungliga Akademien i 

Åbo; till och med år 1823 var ökningen större i Lund och Åbo, men som ovan 

visats kom de aldrig ikapp Uppsala: en ökning till 203 dissertationer av över-

28 Mogren 1971, s. 122.



kvhaa konferenser 114144

sättare vid Uppsala universitet, 20 vid Lunds universitet och 29 vid Kungliga 

Akademien i Åbo.

•  Översättare: Till och med år 1816 var 94 dissertationer översatta av professo-

rer, 16 av ”karriärister” och 3 av studenter; till och med år 1823 mer än dubb-

lerades dissertationerna översatta av professorer till 218, och dissertationer 

översatta av ”karriärister” ökade till 28 och de av studenter till 6.

Redan från praktikens första början märks alltså de tendenser till dominans som kom-

mer till synes när praktiken som helhet sammanfattas; i de flesta fall är tendenserna 

ännu mer markanta i inledningsfasen. Mer än 90 procent av alla översättningar är 

från grekiska. Mer än 90 procent av översättningarna producerades vid Uppsala uni-

versitet fram till 1816, en siffra som sjönk till 80 procent fram till 1823. Professorer 

är översättare till fler än 80 procent av dissertationerna. Tabell 1 ovan, kolumnen 

”Övers.-period” som specificerar perioden då de var verksamma som översättare och/

eller preses för dissertationsöversättningar, visar vilka som var aktiva redan under år-

hundradets första decennier: Dahl, Götlin, Höijer, Knös, Kolmodin, Sjöström och 

Tranér, till och med år 1823 tillkom Linsén och Tegnér.

Den enda siffra som avviker är fördelningen mellan översättningar av prosa och po-

esi. Fram till 1816 översattes i princip lika mycket prosa som poesi, men fram till 1823 

ökade översättningarna av poesi proportionerligt mer än prosaöversättningarna, till 

73 procent av det totala antalet, vilket är samma siffra som gäller sett till fördelningen 

mellan prosa och poesi för samtliga dissertationsöversättningar. Detta förhållande kan 

knytas till professorerna i grekiska vid Uppsala universitet Gustav Knös (1810–1814) 

och Joseph Otto Höijer (1815–1833) samt professor skytteanus Olof Kolmodin (1805–

1838), vilka producerade ett stort antal dissertationsöversättningar av prosatexter: De-

mosthenes orationer, tal ur Thukydides historia och utdrag ur Tacitus verk med ett 

personhistoriskt fokus.

Vad gäller val av text kan en ännu större övervikt för de stora klassiska författarska-

pen konstateras under dissertationsöversättandets första decennier. Bland de grekiska 

författarskap eller texter som återfinns i särskilt många dissertationer fram till 1823 

märks de homeriska eposen och hymnerna, Hesiodos Theogoni, Pindaros, Demosthe-

nes, Herodotos, Platon, Thukydides, Bion av Smyrna, Theokritos och den grekiska an-

tologin. Bland de romerska författarna är Horatius, Ovidius och Tacitus de enda som 

översattes. Ofta rör det sig om dissertationsserier där samme översättare är ansvarig för 

alla eller de flesta dissertationerna.

Framväxten av praktiken att disputera på svenska översättningar av profan antik 

litteratur i det sena 1700- och tidiga 1800-talet sammanfaller kronologiskt med ny-

humanismen, vilken, som Bo Lindberg noterar, stimulerade de klassiska studierna i 



joh a n na a k ujä rv i 145

Sverige.29 Den grekiska dominansen i källspråk samt specifika textval, som Homeros, 

Hesiodos eller Pindaros, vittnar om en stark nyhumanistisk impuls i översättnings-

praktikens begynnelse. I en tidigare undersökning har jag föreslagit att dissertations-

översättningarna blev så många eftersom de svarade mot många behov i den bildnings-

anstalt för blivande ämbetsmän i stat, skola och kyrka som det tidiga 1800-talets uni-

versitet var.30

Den filosofiska fakulteten utbildade inte specialister utan generalister, för vilka 

språk, stil och argumentation hörde till de viktigaste färdigheterna. En översättning 

demonstrerade förståelse av, och färdighet i att tolka, en text skriven på källspråket, 

formuleringsförmåga på målspråket (samt eventuell förståelse för vers och poesi om 

det var en versöversättning av poesi), samt historiska, biografiska och litterära kunska-

per liksom andra handbokskunskaper, om översättningen hade en kommentar. För 

studenten kunde det räcka som merit för fortsatta studier eller tjänst även när han 

disputerade på en översättning gjord av någon annan, och för karriäristen kunde dis-

sertationsöversättningar tjäna till befordran. För professorn var dissertationerna en 

lättillgänglig och gratis publikationskanal om studenten disputerade på hans text, och 

särskilt seriedissertationerna lättade på arbetsbördan när studenterna fortfarande skul-

le disputera både för övnings skull och för graden.

Tegnér och dissertationsöversättning

Dissertationsöversättningarna

Dissertationsöversättningarna som försvarades under Tegnérs presidium är tidiga sett 

till det faktum att de producerades vid Lunds universitet, även om de inte var de första 

där. Carl Christian Eberstein, son till teologie professorn och senare biskopen Carl 

Johan Eberstein, magister och docent samt befordrad till adjunkt i grekiska 1815, mot 

Tegnérs rekommendation och vilja, hade dessförinnan hunnit låta fyra studenter dis-

putera på fyra delar (1813, 1814 [2 delar] och 1816) av en översättningsserie av Hesiodos 

Theogonin som skulle bli nio delar lång.31 En av disputationerna diskuteras nedan.

Tegnér var också underrättad om dissertationsöversättningar vid Uppsala univer-

sitet. Det visar ett brev till Erik Gustav Geijer, daterat den 17 februari 1811, där Tegnér 

bland andra nyheter frågar om Tranér har fortsatt sin översättning av Iliaden ”som sy-

29 Lindberg 1987, s. 99–101.

30 Akujärvi 2014a. Se även Lindberg 1987, s. 114–122 och 232–236.

31 Eberstein 1813–1818. Om Eberstein, se Carlquist & Steffen 1949.



kvhaa konferenser 114146

nes lofva så mycket”, ett omdöme som Tegnér tycks ha reviderat senare.32 Tranérs över-

sättning av Iliadens tolv första böcker skulle med sina nittio delar bli den längsta disser-

tationsöversättningsserien när han avslutade arbetet 1822, men fram till februari 1811 

hade han bara hunnit avsluta seriens första sex delar, vilka omfattade första boken.33

På grund av hans kännedom om andra dissertationsöversättningar är det inte för-

vånande att de fem som försvarades under Tegnérs presidium på många sätt är typiska 

för genren, som nämnts ovan. Dissertationerna är korta, de två sista utgör en mini-

serie om två delar, den grekiska texten har tryckts med översättningen, de lägger fram 

fullständiga översättningar av kortare stycken grekisk poesi, till texten finns anmärk-

ningar med information om olika utgivares föreslagna ändringar i texten, alternativa 

tolkningar och realiaförklaringar, och en öppnar med en inledande text om Sapfos liv. 

Texterna – dikter i två tematiska urval ur Anthologia Graeca, Sapfos lyrik och en home-

risk hymn (till Pan) – hör till det slags grekiska texter som översattes både i och utanför 

universitetet under 1700-talets sista och 1800-talets första decennier.

Med tre års mellanrum, mot slutet av vårterminen på promotionsåren 1817, 1820 

och 1823, försvarades dissertationerna för filosofie magistergraden av (i kronologisk 

ordning) respondenterna Henrik Reuterdahl (1795–1870, senare teologie professor 

i Lund, biskop i Lunds stift och ärkebiskop), Carl Gustaf Retzius (1798–1833, senare 

professor vid Veterinärinrättningen i Stockholm), Lars Gustaf Palmqvist (1797–1872, 

senare adjunkt i historia i Lund, kyrkoherde och prost i Lunds stift), Esaias M. Tegnér 

(brorson till Tegnér, 1800–1866, senare hovpredikant och prost i Stockholms stift) 

och Magnus Ullman (1798–1842, senare kyrkoherde i Göteborgs stift).

Enligt uppgift på titelbladen, där de benämns auctor, ska Reuterdahl, Retzius och 

Palmqvist ha varit författare till dissertationerna, medan Tegnér själv var författare till 

den sista tvådelade dissertationen. Den här dissertationsseriens grekiska bilder, eller 

imagines Graecae som de benämns på titelbladet, är ett urval epigram ur den grekiska 

antologin som beskriver och levandegör konstverk, statyer och målningar av berömda 

skulptörer och målare. Som tidigare nämnts lät Tegnér trycka om sitt urval i Smärre 

samlade dikter som ”Grekiska bilder (ur Anthologien)”. Ordningen är något omkastad 

och en dikt har fallit bort, kanske av misstag, och återstoden har tryckts med smärre 

ändringar och en något reviderad stavning. Exempelvis blir latiniserande c:n i tran-

skription till k:n.34

32 Tegnér, Brev I, nr 139, s. 197. Se Mogren 1971, s. 84–85.

33 Tranér 1807–1810.

34 Tegnér 1828, s. 278–287. För publiceringshistoria och detaljer rörande avvikelser mellan dis-

sertationen och omtrycket, se SD III, s. 573.



joh a n na a k ujä rv i 147

Men Smärre samlade dikter inkluderar också, som även nämnts ovan, översättning-

en av den homeriska hymnen till Pan, som enligt dissertationens titelblad är förfat-

tad av Palmqvist, respondenten som försvarade avhandlingen den 13 juni 1820.35 Dis-

krepansen i författaruppgifterna har noterats. I studien Tegnér i Lund föreslog Ewert 

Wrangel att diskrepansen kan förklaras med att kvaliteten på Palmqvists översättning 

var så låg att Tegnér inte kunde låta den passera utan snabbt ersatte den med en egen, 

men att han lät respondenten står kvar som auctor på grund av att han författat de la-

tinska kommentarerna, som upptar fem sidor mot översättningens två sidor.36 Wrang-

el förmodar vidare att en orsak till Tegnérs ingrepp kan ha varit det gyckel med vilket 

denne själv och härbergisterna – den litterärt-akademiska krets som också inberäk-

nade Tegnér – hade mottagit Ebersteins theogoniöversättning i en beryktad disputa-

tionsakt som gått till annalerna.37 Det kan vara fallet. Orsaken kan också helt enkelt 

ha varit att den inte levde upp till minimikraven på kvalitet på samma sätt som Reu-

terdahl och Retzius hade lyckats göra, eller att Tegnér detta promotionsår, då han själv 

var promotor, inte hade tid att handleda studentens arbete med översättningen utan 

fann det vara mer tidseffektivt att själv göra översättningen.

I det följande diskuteras först uppträdet vid disputationen då Ebersteins theogoni-

översättning ventilerades, med särskilt fokus på ”Epilog vid en disputationsakt i Lund”, 

som kan ge en direkt inblick i mottagandet av översättningen (jag försöker bortse 

från rena personangrepp). Därefter behandlas översättningarna av grekiska epigram 

som producerades under Tegnérs tid vid universitetet. De två trådarna är belysande 

både vad gäller dissertationsöversättningars produktion och mottagande i Lund på 

Tegnérs tid.

En dissertationsöversättning försvarad: Ebersteins Theogoni

När andra och tredje delen av Ebersteins Theogonia Hesiodi svethice Reddita skulle 

försvaras (21/12 1814, med gotlänningarna Olof Stenhoff och Johan Gahne som re-

spondenter), utsågs Härbergets värd, Bengt Magnus Bolmeer, då docent och senare 

professor vid universitetet, till fakultetsopponent. I egenskap av dekanus ledde Tegnér 

35 Tegnér 1828, s. 288–290. Också tryckt i Stockholms Posten 31/7 1820, no. 174 med titeln ”Ho-

meriska Hymnen till Pan (Från Grekiskan)” med angivelse om att översättningen är tagen ur 

den lundensiska dissertationen. Översättare namnges inte explicit, men både Tegnér och Palm-

qvist omnämns med sina respektive funktioner vid disputationsakten. För publiceringshistoria 

och detaljer rörande avvikelser mellan dissertationen och omtryck, se SD III, s. 355–356.

36 Se Wrangel 1932, s. 140–141 och Mogren 1971, s. 122 med fotnot 10.

37 Wrangel 1932, s. 285–289.



kvhaa konferenser 114148

enligt uppgift disputationsakten till en början, men Anders Otto Lindfors, professorn 

i historia, fick ta över och fungera som dekanus i Tegnérs ställe eftersom denne på 

grund av andra åligganden blev tvungen att lämna disputationen innan den hade hun-

nit avslutas. Det berättas att disputationen ägde rum inför ett överfullt och engagerat 

auditorium. Det finns samtida skildringar av den livliga akademiska debatten i vilken 

Eberstein som preses ska ha hävdat sig väl mot opponentens både sakliga och mindre 

sakliga anmärkningar.38 Episoden tycks ha levt vidare i lundaminnet, möjligen i en 

något förvanskad form till Ebersteins nackdel, att döma av framställningen i Henrik 

38 Kahl 1868, s. 228–231; Heurlin 1918, s. 111–112. Se också Wrangel 1932, s. 285–288 och SD II, 

s. 330–333. Enligt Schönbeck (1927, s. 390) förlorade Eberstein inte modet trots att han inte 

klarade av att vederlägga något av oppositionens argument.

Teckning av Karl Aspelin föreställande Sällskapet Härberget, där Tegnér var en centralfigur, samlat i Lund. 

Tegnér till höger med hund. Christoffer Heurlin berättar i sina memoarer: ”För politiken intresserade vi oss 

varmt. Vi voro alla likväl mer eller mindre tillgifna franska revolutionens grundsatser om frihet och jemn-

likhet. Bördens anspråk voro oss en styggelse – jemnlikhet inför lagen var den fana vi svurit. Napoleon var vår 

hjelte” (citerat efter N. Palmborg, Esaias Tegnér sedd av sina samtida, Malmö 1958, s. 26–36). (Tegnérmuseet/

Kulturen i Lund.)



joh a n na a k ujä rv i 149

Schönbecks Prelater.39 Schönbeck, som blev student i Lund 1824, tio år efter episoden, 

var ingalunda vittne till episoden och ägde en erkänt ”spetsig penna”.40

Eberstein ska även ha svarat väl på opponentens avslutande avskedshälsning, eller 

epilog till disputationsakten. I detta fall var avskedshälsningen en högst hånfull och 

ärerörig hexameterdikt på knappt 40 verser som likt en cento till stor del är uppbyggd 

med citat ur Ebersteins översättning, markerade med citationstecken i Samlade dik-

ter.41 Enligt Heurlin menade man att Eberstein ”var upblåst af inbilskhet”, och avsikten 

var att stävja den.42 Som utgivarna av Tegnérs Samlade dikter säger var ”Epilog vid en 

disputationsakt i Lund” sannolikt ett lagarbete av härbergisterna, och Tegnérs andel 

går inte att bestämma. Efteråt cirkulerade den i åtskilliga avskrifter som uppvisar vissa 

textuella variationer.43

Epilogens utformning visar tydligt att det som härbergisterna reagerade på i Eber-

steins översättning var hexametern som ibland haltade på grund av att obetonade ord 

eller stavelser fått betoning, samt formuleringar, i synnerhet ordval och nybildade sam-

mansättningar vilka skulle återge den grekiska episka diktionens många adjektiv, men 

vilka kotteriet uppfattade som olyckliga. Exempelvis kan man i epilogens inledning, 

utformad som en episk invokation till muserna för poetisk inspiration, notera att cita-

ten ur Ebersteins översättning huvudsakligen utgörs av översättningar av beskrivande 

element, i synnerhet poetiska adjektiv, vilka i allmänhet inte bara var sammansatta 

utan också ovanliga och därför särskilt svåra att överföra till ett annat språk:

”Sångmör, I som bebon” den ”fjäll-besprängda Olympos”,

”gullsko-snörade” mör, I fagra, ”drillande nymfer”,

Kleio, Melpomene samt Terpsichore, ”trippande tärna”,

och Euterpe ”af smaklig gestalt” och du ”rosendearmda”

”Erato och Kalliope, som är ypperst af alla”!

Sägen mig nu ett ord till lof för den ”treflige” praeses!44

39 Schönbeck 1927, s. 389–393.

40 Enligt Nils Erdmann, ”Förord”, tryckt i Schönbeck 1927, s. 17.

41 Se också SD II, s. 331 där utgivarna specificerar verserna från vilka citaten är hämtade.

42 Heurlin 1918, s. 111. Schönbeck (1927, s. 389) utvecklar: ”Ansågs av akademikamrater okunnig, 

oförskämd och påflugen då han trängde sig in på parnassen vid 17 års ålder 1811.”

43 SD II, s. 330–331. Enligt Schönbeck (1927, s. 390) gjordes det ”hundratals avskrifter” av epilo-

gen och åtskilliga fanns att tillgå när han själv kom till universitetet. Han säger också att den 

var mer Bolmeers än Tegnérs verk, samt att när den lästes upp på disputationsakten var den 

betydligt längre än den som sedermera trycktes bland Tegnérs skrifter.

44 Citeras enligt SD II, s. 147, vv. 1–6. I v. 5 har det inledande citationstecknet flyttats från fram-

för Kalliope till radens början.



kvhaa konferenser 114150

Diktens fortsättning visar att Härbergets gyckel med Eberstein gällde inte bara hans 

senaste företag – att översätta Theogonin – utan även hans poetiska produktion i öv-

rigt. Översättningen beskrivs med en föga smickrande jämförelse med havsmonstret 

Echidna, utan att hennes namn nämns:

Nu ”ett nytt storverk du har födt, så utomordentligt,

och de evärdliga gudar så väl som menniskor olikt”,

– olikt i synnerhet dock den gamle Hesiodi sånger.45

”Storverket” som föds fram i passagen ur vilken citatet hämtas och med vilket Eber-

steins översättning implicit jämförs (Hes. Theog. 295–296), är alltså Echidna, ett uni-

kum bland både dödliga och odödliga, till hälften en vacker nymf och till hälften en 

fruktansvärd orm (echidna betyder ’orm’). Med Typhon, ett annat monster som fram-

ställs med drak- och ormelement, blev hon mor till åtskilliga monster av vilka de mest 

kända är Hades vakthund Kerberos och det månghövdade och giftiga ormmonstret 

Hydra (hydra betyder också ’vattenorm’) som dödades av Herakles som hans andra 

stordåd. Precis som Echidna är olik både gudar och människor, så är också Ebersteins 

”storverk”, hans översättning, olikt det som fanns före, det vill säga förlagan, Hesiodos 

Theogoni. Översättningen ändrar inte Ebersteins ställning bland diktare, fortsätter 

härbergisterna, utan bekräftar den:

Alltid är du dig lik, ja alltid skall du behålla

”samma hedrande plats”, du förr bland skalder besutit.46

Den ironiska ”hedrande plats” som utgör Ebersteins värde och ställning som poet 

beskrivs i det föregående så här:

[…]

lik en ”ståtelig flod” din sång ”från läpparne flyter”.

Såsom fordomdags Crispinus hos fader Horatius

gör du väl hundra vers på en stund, stans pede in uno:

lätta de äro att skrifva, men deremot svåra att läsa.47

45 SD II, s. 147, vv. 16–18.

46 SD II, s. 147, vv. 19–20. I v. 20 har det avslutande citationstecknet flyttats från versslutet till 

efter plats.

47 SD II, s. 147, vv. 10–13.



joh a n na a k ujä rv i 151

Allusionen till ”fader Horatius” är signifikant. I första bokens fjärde satir, där vi mö-

ter Crispinus och uttrycket stans pede in uno (”stående på en fot”, det vill säga utan 

ansträngning), beskriver Horatius sig själv som satiriker genom att jämföra sin stil 

och poetik med föregångare och samtida utövare av genren. De två första namngivna 

romarna är Lucilius, den romerska satirens uppfinnare, enligt Horatius (Sat. 1.10.48), 

samt den i övrigt föga kände stoikern Crispinus, som får upprepade förklenande om-

nämnanden i Horatius satirer (Sat. 1.4.6–18). Enligt Horatius är både Lucilius och 

Crispinus poeter som snabbt och utan ansträngning spottar ur sig verser. Men, säger 

han, Lucilius fick mycket ur sig, men hans flod av verser grumlades av att han var för 

lat att orka skriva korrekt.

I epilogen, med citat ur theogoniöversättningen, liknar härbergisterna Ebersteins 

sånger vid en ståtlig flod, som flyter från hans läppar, och förbinder därmed hans poe-

tiska alstring med Horatius kritik av Lucilius – flueret luculentus (”strömmar grumlig”, 

Sat. 1.4.11), säger denne om Lucilius, med ett verb som används om både strömmande 

vatten och ordflöden.48 Felet med Crispinus, enligt Horatius fjärde satir, var att han var 

stolt över sin produktivitet och i det såg ett stort värde – så stort att han ska ha varit 

beredd att utmana diktjaget till en offentlig tävling för att se vem av dem som kunde 

skriva mest på en timme. Det intresserar inte diktjaget som skattar sig lycklig över att 

gudarna skapat honom ”så till naturen / småväxt i anden och karg, dess tal både lågmält 

och fåmält”, för att låna en lyckad turnering ur Ebbe Lindes Horatiusöversättning.49

I epilogen framställs alltså översättningen som en produkt av den poetiska förmåga 

som Eberstein uppvisat tidigare: ymnig och mångordig, men av ringa värde för dem 

som för ordet. Om deras ideal är den horatianska låg- och fåmäldheten kan lämnas 

därhän, men de tar i alla fall avstånd från Ebersteins verser som är lätta att skriva men 

svåra att läsa, på grund av alla deras brister. I fortsättningen framställs Eberstein som 

”broder” till de uppsaliensiska nyromantikerna – ofta benämnda fosforister efter tid-

skriften Phosphoros, husorgan för deras poetiska och estetiska idéer50 – och som adept 

till den store tyske översättaren Johann Heinrich Voss:

48 Jfr också Tegnérs ”S.H.T.”: ”Jag kan ej, lik Thomaeus, skrifva psalmer / om svafvelpölen och 

om himlapalmer, / ej såsom E—n på grafvars mull / de andra söfva för de dödas skull”; SD II, 

s. 123 med kommentar.

49 Linde 1959, s. 42. Hor. Sat. 1.4.17–18 di bene fecerunt, inopis me quodque pusilli / finxerunt 

animi, raro et perpauca loquentis.

50 Jfr t.ex. Tegnérs brev till E. G. Geijer 17/2 1811 (Brev I, nr 139, s. 196), där han frågar Geijer var 

han står i den nu uppseglade striden mellan den s.k. gamla respektive nya skolan: ”Låt mig weta 

om du står i något slags förhållande till Phosphorister, Polyfemiter el. Lyceister. Att du ej är af 

Wallmarkianerna är väl tydligt.” Eugène Schwartz (1903, s. 39–70, särskilt 64–67) har beskrivit 

Tegnérs ställning mellan gamla och nya skolan som en vacklan som övergick till förvissning om 



kvhaa konferenser 114152

Derföre, dråplige skald, du blef en broder ”åt stjernan

Fosforos”, hvilken ännu upplyser ”beryktade kamrar”.

Måtte dig Voss ”bistå” – förlåt! Jag menade bistå –

att du ej suckar, ”svåra betryckt”, ”i vettiga strider”! 51

Antydningen om Ebersteins intresse för de litterära idéer som förespråkades av flera 

Uppsalaakademiker görs med ett citat ur theogoniöversättningen: ”åt stjernan / Fos-

foros”. Eberstein använde ”Fosforos” för att översätta Hesiodos Ἑωσφόρος (v. 381, 

”Grynings-bringare”), vilket är ett mindre vanligt och mer specifikt poetiskt namn 

för Φωσφόρος (”Ljus-bringare”), morgonstjärnan. Huruvida Eberstein valde Fosforos 

för dess specifika associationer till den svenska tidskriften och fosforisterna får vara 

osagt. Det är inte osannolikt att hexameterns krav har spelat in. I kretsen kring Tegnér 

var det inte en odelad förtjänst att synas sympatisera med fosforisterna. Carl Adolph 

Agardh berättar i ett brev till Tegnér om ett elakt spratt mot Eberstein. De lurade 

honom att tro att han fått erbjudande om att upptas i Auroraförbundet. Eberstein 

ska ha ”antagit och besvurit den nya läran och svarat Atterbom på det allra artigaste”, 

säger Agardh. I skrivande stund tycktes sprattet inte ha blivit avslöjat, för Agardh 

avslutar anekdoten med orden ”jag fruktar han vid upplösningen af detta spektakel 

blir alldeles galen”.52

Översättning av i synnerhet antik poesi och kritik av översättningar var ett bety-

dande element i Phosphoros. Översättningsidealet var trogna översättningar vars vers 

återgav källtextens meter lika nogsamt som den svenska måltexten återspeglade för-

lagan till språk och innehåll samt gärna berikade det svenska språket med exempelvis 

nybildade ord – den grekiska poesins många sammansatta adjektiv gav rika möjlighe-

ter till nybildningar.53 För fosforisterna var Voss en stor förebild vad gäller både hans 

trogna översättningsprinciper och hans återskapande av den antika hexametern på 

tyska. Detsamma gällde för litteratören Gustaf Regnér och Vergilius-, Horatius- och 

Ovidiusöversättaren Gudmund Jöran Adlerbeth, vilka fosforisterna ofta åberopade 

som sina förebilder. Något som under 1800-talet diskuterades mycket av både över-

sättare av grekisk vers och kritiker av versöversättningar var hur man skulle reglera 

sammansatta ords hantering i vers. Frågan gällde bland annat tvåstaviga sammansatta 

verb som ”bistå”, huruvida de kunde användas som spondé eller troké. Åtminstone 

att inte stå på någondera sidan av striden. Tidigast tog Tegnér avstånd från fosforisterna, vilket 

hans korrespondens visar.

51 SD II, s. 147, vv. 22–25. I v. 25 har citationstecknen flyttats för att bättre reflektera hur fragment 

tas ur Theogonin.

52 Elof Tegnér 1882, s. 44–45, citat s. 44.

53 Jfr Berg 1905; Akujärvi 2011; om antiköversättningarna i Phosphoros Henrikson 2015.



joh a n na a k ujä rv i 153

skulle man helst undvika att den andra och tonsvagare stavelsen hamnade i versfotens 

betonade del, eftersom ett jambiskt uttal då är svårt att undvika. Eberstein lyckas inte 

undvika det, vilket parodieras i epilogens vers 24: ”Måtte dig Voss ’bistå’ – förlåt! Jag 

menade bistå”, häcklar Ebersteins olyckliga placering av just ”bistå” i versen ”Att den 

hon täcktes bistå, Hon med kraft och styrka biträdde” (429), där verbets andra stavelse 

får särskilt kraftig betoning av att den följs av cesur. Kanske antyds också att Eberstein 

var starkt beroende av Voss tyska översättning av Hesiodos.54

Jag har dröjt vid denna ofta återberättade och mindre smickrande episod ur Tegnérs 

och Härbergets verksamhet eftersom den ger en ovanlig inblick i hur en dissertations-

översättning kunde tas emot, åtminstone under dissertationsöversättandets tidigaste 

fas, innan det hade utvecklats till en massverksamhet där enskilda översättningar kan-

ske inte uppmärksammades i mängden av översättningar som producerades varje år.

Fallet med Ebersteins översättning tycks visa att när en dissertationsöversättning 

försvarades kunde disputationen till synes handla om just översättningen, även om 

våra källor inte går in på detaljer om vilka frågor som avhandlades. Kahl, som är utför-

ligast, säger att Bolmeer inledde sin opposition med ”filologiska och kritiska anmärk-

ningar mot öfversättningen”, och då de ”vederlades med linguistisk kännedom och 

disputatorisk färdighet af preses” övergick han till ”sarkasmer och infall”, vilka besva-

rades väl av Eberstein.55 Kahl noterar också att preses behöll fattningen när Bolmeer 

läste upp epilogen och avgick med värdigheten i gott behåll i auditoriets uppfattning 

med ett lugnt cura ut valeas till opponenten som avsked.

Härbergisternas hårda mottagande av Ebersteins theogoniöversättning föranleddes 

inte bara av att den uppfattades som misslyckad och utförd efter ett översättningsideal 

som förespråkades varmt av en litterär rörelse som inte gouterades fullt ut, även om 

Tegnérs brev visar på intresse för åtminstone Tranérs översättningsverksamhet, som 

ovan nämnts.56 Dispyten vid disputationen i december 1814 förvärrades sannolikt av 

att den utspelades mellan två aspiranter till samma tjänster vid universitetet. Året efter 

förordnades Bolmeer till e.o. adjunkt i historia, medan Eberstein, som redan var do-

cent i grekiska, förordnades till ämnets adjunkt i juli 1815, mot Tegnérs önskan,57 efter 

Johan Högblad som inte hade blivit långvarig i den ställningen. Kort senare lämnade 

Eberstein den akademiska banan för att bli rektor för Helsingborgs läroverk, men han 

54 Schönbeck 1927, s. 389 låter förstå att det kan ha varit en rådande uppfattning.

55 Kahl 1868, s. 228–231, citat s. 229.

56 Jfr också kommentarerna till ”Epilog vid en disputationsakt i Lund”, SD II, s. 332, som samlar 

andra samtidas onådiga omdöme om översättning.

57 Se Wrangel 1932, s. 136–137.



kvhaa konferenser 114154

ägnade stor energi åt journalistik vid den av honom grundade Helsingborgs Posten. 

Efter prästvigning avslutade han sin karriär som pastor i Västra Karup och Hov.58

Tegnér och det grekiska epigrammet

Under det tidiga 1800-talet figurerade grekiska epigram och den grekiska antologin 

ofta i dissertationer som producerades vid de svenska (och finländska) universiteten. 

Det första översättningsförsöket utkom i Uppsala 1806, i Zacharias Juringius av-

handling Svecanae interpretationis e Meleagro conamen. Kort därefter försvarades där 

också en avhandling om epigrammets teori, och under 1820-talet försvarades några 

dissertationer med översättningar ur antologin under professorn i grekiska Joseph 

Otto Höijers presidium.59 Den mest omfattande dissertationsöversättningsserien ur 

antologin producerades vid akademin i Åbo där Axel Gabriel Sjöström, en av stor-

översättarna, mellan 1821 och 1826 producerade tre volymer av epigram ur antologin; 

dessa försvarades i 17 delar av lika många respondenter. I Lund märks intresset för den 

grekiska antologin dels i dissertationer med översättningar av Tegnér själv och hans 

student Reuterdahl – dessa ska diskuteras nedan –, dels i det specimen De epigram-

mate graeco som lades fram under Johan Högblad och försvarades av Salomon Wulff 

i maj 1815. Högblad utsågs till docent i grekiska i juni samma år, men han insjuknade 

kort därefter och dog på anstalt i Stockholm.60

Tegnérs översättningar är, i Mogrens terminologi, ”tolkningar”, det vill säga över-

sättningar av versförlagor vilka är ”på vers där förlagans versform och diktion är rätte-

snören”, en översättningsprincip som ofta kallas för ”trogen översättning”.61 Mogren 

närstuderar några av Tegnérs översättningar ur den grekiska antologin och jämför dem 

med ungefär samtida tyska översättningar samt Sjöströms svenska översättning. Den 

dissertationsseriens första delar försvarades redan 1821 och fanns således tillgängliga 

när Tegnér lät lägga fram sina sista dissertationsöversättningar år 1823.

Mogren noterar att Tegnér ändå, trots den överordnade principen, ganska ofta till-

låter sig smärre avvikelser från trohet till förlagan, ibland inspirerat av tyska översätt-

ningar som han haft till hands. Men i översättningen av Poseidippos epigram62 över 

Lysippos skulptur föreställande ”Tillfället” – Καιρός (Kairos – inte tid i allmänhet, 

58 Carlquist & Steffen 1949.

59 Liedzén – Brandelius 1810; Höijer – Rydqvist 1822; Höijer – Sjöberg 1824.

60 Weibull & Tegnér 1868, II, s. 379; Wrangel 1932, s. 137.

61 Mogren 1971, s. 10 (citat) och 115–136 (om Tegnérs översättning av antik poesi som akademiker 

och versöversättare), särskilt 122–132 (om dissertationsöversättningarna).

62 Anthologia Planudea 275 (om namnet, se ovan).



joh a n na a k ujä rv i 155

utan ”kritisk tidpunkt” eller ”rätt tid”, det snabbt förbirusande tillfället som bara kan 

gripas när det närmar sig och aldrig när det har gått förbi), gör Tegnér inte bara smärre 

justeringar, utan bryter ut ett verspar och ersätter det med egen text med förklaringen 

att han inte accepterar förlagans bildspråk.63 Tillfällets flyktighet gestaltas, enligt Po-

seidippos skildring, i Lysippos skulptur av att den har bevingade fötter, står på tå och 

har en ordentlig lugg men är skallig baktill. I sin högra hand bär Tillfället dessutom 

på ett rakblad, vilket ska påminna om att tillfället är skarpare än vilken egg som helst:

Χειρὶ δὲ δεξιτερῇ τί φέρεις ξυρόν; – ”Ἀνδράσι δεῖγμα,

ὡς ἀκμῆς πάσης ὀξύτερος τελέθω.”64

Varför bär du på ett rakblad i din högra hand? – ”Som ett tecken för männi-

skor på att jag är skarpare än varje egg.”65

Tegnér diskuterar denna symbolik i not g) till översättningen.66 Med hänvisning till 

det idiomatiska uttrycket ἐπὶ ξυροῦ ἵστασθαι ἀκμῆς, ”stå/väga på ett rakblads egg”, ett 

uttryck som återfinns i både poesi och prosa om att stå inför ett kritiskt avgörande 

som kan sluta i överlevnad eller total katastrof (även andra verb kunde förekomma),67 

ville Tegnér hävda att Poseidippos ger fel bild av statyn. Han menade att Poseidip-

pos infört rakbladet i dessa verser och att han därmed förvanskat den symbolik som 

Lysippos siktade efter, en symbolik som, enligt Tegnér, bevarats i Kallistratos ekfras 

över samma staty. Kallistratos var verksam tidigast på 300-talet e.Kr.; i jämförelse med 

Poseidippos var han således både sen och mångordig. I Kallistratos beskrivning står 

Tillfället på ett klot, och också i andra skildringar placeras Tillfället på klot eller hjul.68 

63 Diskuteras i Mogren 1971, s. 131–132.

64 Anthologia Planudea 275, vv. 5–6.

65 I den nästan samtida dissertationsöversättningen översatte Sjöström ”a. Hverföre bär du i 

handen en knif ? b. för att menskorna lära, / Att ej stålet engång skarpare biter än jag”. Detta 

epigram förekommer i seriens första del (Sjöström 1821–1826, vol. 1, del 1, s. 12–15, nr 9).

66 Tegnér 1823, s. 8.

67 Exempelvis Iliaden 10.173–174: νῦν γὰρ δὴ πάντεσσιν ἐπὶ ξυροῦ ἵσταται ἀκμῆς / ἢ μάλα λυγρὸς 

ὄλεθρος Ἀχαιοῖς ἠὲ βιῶναι ”ty på en rakknivsegg för oss alla det står nu och väger, / om vi ömkli-

gen skola förgås eller livet behålla” (övers. Lagerlöf 2012, 188).

68 Kallistratos Statuarum descriptiones 6.2 εἱστήκει δὲ ἐπί τινος σφαίρας ἐπ’ ἄκρων τῶν ταρσῶν 

βεβηκὼς ἐπτερωμένος τὼ πόδε ”… han stod på tå med sina bevingade fötter på ett klot”. Ett runt 

föremål, men denna gång ett hjul, återfinns i Ausonius epigram över en staty föreställande 

Tillfället (Occasio) och Ånger (Paenitentia), enligt dikten skulpterad av Fidias, nu med tilläg-

get att ”Tillfället inte kan stå still”, Epigrammata 33 Prete: quid rotulae insistis? stare loco nequeo 

”Varför står du på ett hjul? Jag kan inte stå still på plats.”



kvhaa konferenser 114156

På grundval av Kallistratos och andra ersätter Tegnér Poseidippos ovan citerade gre-

kiska verser med följande svenska verser:

A. Hvad betyder det klot som du står på? B. Betyder jag vacklar,

Finner på klotet ej lätt fäste för halkande fot. (SD III, s. 168, v. 9–10)

Genom denna ändring, att använda ”klot i stället för rakblad”, vilket han alltså ba-

serar på bland andra Kallistratos ekfras, menar han sig ha tagit god hänsyn till både 

skulptören och poeten.69 Som Mogren påpekar innebär detta ett väsentligt avsteg från 

Tegnérs översättningsprincip i övrigt.70 Härutöver är det värt att notera att Tegnérs 

argument är vilseledande, och frågan inställer sig om det är avsiktligt. Han förtiger 

att ändringen sträcker sig längre än till att byta ut ett substantiv mot ett annat – i 

hans version uttrycker predikatet en annan handling och omständigheterna är andra. 

Som citatet ovan visar står Poseidippos Tillfälle inte på en rakbladsegg, såsom Tegnérs 

diskussion om det grekiska idiomatiska uttrycket antyder, utan han håller ett rakblad 

i sin högra hand. Det är dessutom anmärkningsvärt att Tegnérs byte av bild introdu-

cerar en symbolik som är mer förknippad med Τύχη (Fortuna), med vilken Καιρός 

kunde förbindas och förblandas; gudinnans ombytlighet och ostadighet kunde bland 

annat representeras ikonografiskt av att hon halkar på ett klot eller med att hon snur-

rar på ett hjul (rota Fortunae).71

Den trogna översättningsprincipen etablerades för översättning av antik poesi un-

der 1800-talets första decennier, kring samma tid som intresset för grekisk poesi växte 

starkt.72 I dissertationsöversättningar i allmänhet tycks den principen ofta ha tilläm-

pats, åtminstone vad gäller formen – översättningar av poesi sker till lika många verser 

och tar efter förlagans versmått. Storöversättarna av poesi (Tranér, Sjöström, Palm-

blad) höll hårt på trohetsprincipen,73 men småöversättarna är många och deras över-

sättningar har inte studerats i detalj.

69 Tegnér 1823, s. 8: ”Quorum igitur auctoritatem secuti, globo pro novacula posito, melius nobis 

et artifici et poëtae consuluisse videmur.”

70 Mogren 1971, s. 132.

71 Se ovan, och jämför exempelvis Dion Chrysostomos 63.7: οἱ μὲν γὰρ ἐπὶ ξυροῦ ἔστησαν αὐτήν, 

οἱ δὲ ἐπὶ σφαίρας, οἱ δὲ πηδάλιον ἔδωκαν κρατεῖν· οἱ δὲ τὰ κρείττω γράφοντες τὸ τῆς Ἀμαλθείας 

ἔδοσαν κέρας πλῆρες καὶ βρύον ταῖς ὥραις, ὃ ἐν μάχῃ Ἡρακλῆς Ἀχελῴου ἀπέρρηξεν. ”Vissa pla-

cerade henne (Tyche) på ett rakblad, andra på ett klot, åter andra lät henne hålla ett roder; 

de som skildrade det särskilt bra gav henne Amaltheas horn, svällande fullt med årstidernas 

frukter, det horn som Herakles hade brutit av från Acheloos i strid.”

72 Mogren 1963; Akujärvi 2011, 2015b, 2023.

73 Jfr Söderhjelm 1895; Berg 1905; Stålmark u.å.; Akujärvi 2015a, 2015b.



joh a n na a k ujä rv i 157

I enlighet med detta använde Tegnér hexameter för översättningen av den home-

riska hymnen och elegiskt distikon för epigrammen ur den grekiska antologin. Också 

hans studenter iakttog samma princip. Reuterdahls urval ur den grekiska antologin 

är alltså på elegiskt distikon, liksom Retzius översättning av de epigram som tillskrivs 

Sapfo, men denne använder sapfisk strof i sin översättning av de två lyriska fragmenten 

”Till Afrodite” (Sapfo, fragment 1), känd genom Dionysios av Halikarnassos avhand-

ling om litterär stil (De compositione verborum 23) där dikten citeras som exempel på 

polerad eller förfinad stil, och ”Till en älskad flicka” (Sapfo, fragment 31), känd genom 

citat i pseudo-Longinos avhandling om litterär storhet (De sublimitate 10) där detta 

stycke anförs som ett exempel på en mästerlig beskrivning av de många och ofta mot-

stridiga känslor som far genom hela kroppen vid åsynen av den älskade med en annan.

Henrik Reuterdahl, den blivande ärkebiskopen och ecklesiastikministern, beskriver 

i sina memoarer hur det gick till när han färdigställde sin magisteravhandling bestå-

ende av ett urval epigram ur Anthologia Graeca på temat litterära gravmonument, med 

svensk översättning och latinska anmärkningar:

Jag hade den fåfängan att sjelf vilja författa min gradualdissertation, något för 

philosophie candidaterna ingalunda vanligt. … Med Tegnér gick jag i råd om 

min gradualdisputats. Vi blevo överens att jag skulle öfversätta och under hans 

praesidium utgifva och försvara en del epigrammer ur den grekiska anthologien. 

Han satte erforderliga böcker i min hand, jag skref, han rättade, och således ut-

kom, i juni 1817, de första blad, på vilka mitt namn såsom författarenamn stod 

tecknadt … Hade öfversättningarna något värde så hade de fått det af Tegnér. 

För min del var jag glad att intet hindrade min promotion.74

Som Reuterdahls handledare hade Tegnér således föreslagit ämnet, försett honom 

med litteratur och läst och rättat manus. På grundval av ett epigram över Praxiteles 

Erosskulptur,75 som finns översatt i både Reuterdahls och Tegnérs urval ur den gre-

kiska antologin, antar Bror Olsson i studien Tegnér som akademiker att ”Tegnér icke 

burit alltför stort våld på Reuterdahls översättningar”.76 Det är ett rimligt antagande 

att Tegnérs ingrepp troligen huvudsakligen sträckte sig till att kontrollera språk, upp-

74 Reuterdahl 1920, s. 57–58. Det är rimligt att med Wrangel 1932, s. 140 anta att arbetsgången var 

ungefär densamma även i Palmqvists fall, men att Tegnérs insats för översättningens bättrande 

var så pass mycket större att den blev hans egen och därför upptogs i Smärre samlade dikter.

75 Anthologia Planudea 204; dikten tillskrivs Simonides. Den grekiska texten, för läsarens be-

kvämlighet: Πραξιτέλης, ὃν ἔπασχε, διηκρίβωσεν Ἔρωτα / ἐξ ἰδίης ἕλκων ἀρχέτυπον κραδίης, / 

Φρύνῃ μισθὸν ἐμεῖο διδοὺς ἐμέ. φίλτρα δὲ τίκτω / οὐκέτι τοξεύων, ἀλλ’ ἀτενιζόμενος.

76 Olsson 1946, s. 330–331; Tegnér – Reuterdahl 1817, s. 12–13, Tegnér – Tegnér 1823, s. 2.



Titelbladet till dissertationen Sapphus vita et carmina som Gustaf Retzius framlade offentligt (p.p. = publice 

proponit) i juni 1817 med Tegnér som preses. Den består av en kort beskrivning av Sapfos liv och är försedd 

med några filologiska kommentarer, varefter följer fyra översatta dikter, bland dem den berömda där Sapfo 

beskriver diktjagets passion för bruden på det bröllop hon bevistar. Retzius står som auctor, upphovsman till 

texten; vad Tegnér har bidragit med är oklart. (Göteborgs universitetsbibliotek.)



joh a n na a k ujä rv i 159

hjälpa de största bristerna och kanske förbättra stil och vers något. När Reuterdahls 

översättning, som följer förlagan mycket nära i ordval, syntax och ordföljd, sätts bred-

vid Tegnérs trogna men ändå poetiskt tolkande översättning blir det också uppenbart 

hur stor skillnaden kan vara mellan två översättningar som ändå kan beskrivas som 

trogna:

Mig, den Eros af hvilken han led, Praxiteläs bildat;

Utur sitt eget bröst lefvande mönstret han tog,

Och åt Frynä mig gaf som belöning för mig. Till att tända

Lustan behöfver jag ej bågen – allenast en blick. (Reuterdahl)

Här i marmor jag står, den kärlek Praxiteles kände,

drag för drag är jag lik mönstret han bar i sin barm.

Phryne fick mig till lön för mig sjelf: och nu med min åsyn,

icke med pilarna mer sätter jag hjertan i brand. (Tegnér)

Reuterdahls och Tegnérs översättningar följer förlagan nära, men skiljer sig ändå åt 

mycket, eftersom Tegnér lösgör sig från den grekiska syntaxen och har tillåtit sig smärre 

tillägg som sätter ord på konnotationer som ligger latenta i den grekiska textens refe-

rensram. Exempelvis är ”i marmor” ett förtydligande tillägg i texten som påminner den 

svenska 1800-talsläsaren om att just denna Eros av Praxiteles var en marmorskulptur. 

Den som för ordet i epigrammet är Eros – som omväxlande kan identifieras som guden, 

känslan (begäret) eller statyn. I den grekiska förlagan förstår läsaren först i tredje versens 

första halva (Φρύνῃ μισθὸν ἐμεῖο διδοὺς ἐμέ ”… och till Fryne gav han mig [d.v.s. statyn] 

som en lön för mig själv [d.v.s. guden och begäret]”) vem det är som talar. Omedelbart 

därefter sker en subjektsväxling. Eros går över från att tala om Praxiteles handlingar 

(tredje person singular i vv. 1–2 ”Praxiteles framställde med stor omsorg den Eros som 

hans själv led av; ur sitt eget hjärta drog han ut förlagan”) till att tala om sig själv som 

gud och staty (första person singular i vv. 3–4 ”Nu föder jag inte längre attraktion / 

genom mitt bågskytte utan genom min åsyn”). Reuterdahl följer förlagans syntax i 

detta avseende, men väljer att genast avslöja att diktens jag är Eros; först Eros guden 

och begäret som Praxiteles gjort till skulptur (”Mig, den Eros … Praxiteläs bildat”), 

sedan Eros-statyn (”åt Frynä mig gaf …”).

Tegnérs mest genomgripande frihet gentemot den grekiska syntaxen är att jaget ge-

nomgående talar om sig själv. I Tegnérs version gäller i det första versparet huvudsat-

sens verbhandling inte Praxiteles skickliga och precisa skapande av skulpturen mot en 

förlaga som han är intimt bekant med, utan jaget (som skulptur) talar om sin befintlig-

het i rummet (”Här …”), material (”… i marmor …”), identitet (”… den kärlek …”) och 



kvhaa konferenser 114160

relation till förlagan (”… drag för drag är jag lik mönstret …”). Än är det inte självklart 

att ”kärlek” ska förstås som kärleksguden Eros, men det framkommer i avslutningen, 

trots att Tegnér där följer den grekiska förlagan och inte nämner Eros vid namn. Jaget 

behöver inte längre använda pilarna för att väcka begär, det räcker med statyn.

Några veckor efter Reuterdahls disputation erbjöd Tegnér honom en docentur i 

grekiska, men han avstod att söka för att hellre slå in på den kyrkliga banan. För att 

komma vidare på den vägen och bli docent vid prästseminariet måste han avlägga ett 

presidieprov vid filosofiska fakulteten, det vill säga speciminera med en dissertation 

för vilken han var preses, biträdd av en respondent.77 Än en gång översatte Reuter-

dahl epigram ur den grekiska antologin – åter på Tegnérs inrådan – men i stället för 

ett tematiskt urval valde han denna gång epigram som tillskrivs Platons namn. Efter 

att översättningarna granskats av Tegnér färdigställde Reuterdahl dissertationen, Epi-

grammata Platonis graece et svetice, i två delar så snabbt att han kunde spika dem på 

höstterminens första dag och ventilera dem den 11 oktober, vilket var så tidigt på höst-

terminen som då var möjligt. Respondenter var Nils Otto Ahnfelt och Anders Daniel 

Lagerlöf.78 I sina memoarer reflekterar Reuterdahl över sin ungdoms bedrift:

När jag i dag (13/11 57), väl för första gången under några och trettio år, 

kastar ögat på dessa blad, finner jag öfversättningen någorlunda trogen, men 

ojemn och på några ställen konstlad, samt metern någorlunda felfri, men här 

och der tung och knagglig.

Han bedömer alltså översättningar utifrån deras trohet mot förlagan och meterns 

korrekthet. Men han säger att han framför allt påmindes om originalets stora skön-

het, vilket fick honom att i efterhand bättre förstå den hänförelse han hade haft för 

uppgiften och det stora intresse med vilket han hade läst in sig på epigrammets historia 

och teori samt fördjupade sig mer än vad han egentligen hade behövt i Platons skrifter.

Avslutning

Dissertationsöversättningar är intressanta som företeelse, i egenskap av akademiska 

lärdomsprov som skrevs och publicerades för att offentligen försvaras av en respon-

dent under en disputationsakt vid universitetens filosofiska fakulteter. De disserta-

77 Reuterdahl 1920, s. 63–65.

78 Lagerlöf var huslärare hos (SD III, s. 576) eller släkting till (Reuterdahl 1920, s. 64) Tegnér; 

oavsett vilket ska Tegnér ha ordnat en tillställning efter disputationstillfället, ”der munterheten 

var stor, och min belåtenhet icke så liten”, enligt Reuterdahl.



joh a n na a k ujä rv i 161

tionsöversättningar som försvarades under Tegnérs presidium färdigställdes vart 

tredje år och försvarades i maj eller juni, precis i tid inför magisterpromotionen i ter-

minsslutet på promotionsåren 1817, 1820 – året då Tegnér var promotor och utgav De 

Platone, artem poëticam improbante som promotionsprogram samt diktade ”Epilog 

vid magister-promotionen i Lund” – och 1823. Arbetet med dissertationerna hörde 

till hans ämbete, vilket han skötte ”med mycket nit” som han själv säger när han ser 

tillbaka på sin verksamhet år 1839,79 oavsett om han som handledare redigerade eller 

gav råd angående en text som studenten hade producerat eller försåg en student med 

en färdig översättning.

Som ovan visats finns det bland dissertationsöversättningarna många som är preses 

verk och där respondentens insats inskränker sig till att bekosta publicering. Han får 

därigenom en text med vilken han kan uppfylla ett av de formella kraven för examen. 

Det har i allmänhet antagits att en respondent kan antas vara författare när han be-

nämns auctor eller dylikt på titelbladet. Men fallet med den homeriska hymnen till Pan 

som medtagits i Tegnérs samlade dikter trots att respondenten Palmqvist står som dis-

sertationens auctor visar att sådana uppgifter kan behöva tolkas mer eller mindre bok-

stavligt. Berättelserna om den beryktade disputationen i december 1814 då del 2 och 

3 av Ebersteins theogoniöversättning ventilerades påminner om att respondenternas 

insatser under disputationsakten kunde vara mycket begränsade. På denna disputation 

var det preses själv, Eberstein, som försvarade sitt alster om skildringarna ska tros; re-

spondentens insats var i detta fall synbart begränsad till att endast ha bekostat tryck-

ningen av dissertationen. Bland dissertationsöversättningarna finns det åtskilliga serier 

vars separata delar enligt titelbladet skulle försvaras på samma dag eller i nära följd på 

varandra, så frågan uppstår hur de disputationerna organiserades.80

Dessa praktiker var två av symtomen på det gamla disputationsväsendets förfall, vil-

ka åtgärdades i 1852 års statuter. I sin skildring av uppträdet i samband med Ebersteins 

Theogoni förmodar Achatius Kahl att disputationernas anseende förminskades i Lund 

av en sådan avslutning som den disputationen fick genom Härbergets sluthälsning i 

”Epilogen” – ”de framställde dem icke från en allvarsam och magtpåliggande synpunkt 

utan från en skämtsam och löjlig sida. Och hvad som en gång blifvit förlöjligadt har 

sedan icke så lätt at återvinna sin fordna aktning.”81 Han beklagar att det inte verkade 

finnas utsikter för att återge disputationerna ”sitt urgamla, vördnadsbjudande skick 

och … katedern och oppositionsbänkarna sitt förlorade inflytande”.82 Dessa reflektio-

79 Citerat från Wrangel 1932, s. 139.

80 Jfr Akujärvi 2014a.

81 Kahl 1868, s. 231.

82 Kahl 1868, s. 231.



kvhaa konferenser 114162

ner står oändrade från första editionen av hans hågkomster Tegnér och hans samtida i 

Lund, som utkom 1851, just när de nya statuterna snart skulle träda i kraft, och ”dispu-

tationsväsendet står färdigt att säga sitt sista farväl åt universiteterna”.83

I Lund inleddes praktiken att disputera på en dissertationsöversättning senare än 

i Uppsala, och den blev inte heller lika omfattande där. De fem dissertationerna som 

varit detta bidrags fokus kan tyckas vara en liten droppe i den stora massan av disserta-

tionsöversättningar som producerades under huvudsakligen 1800-talets första halva, 

men de utgör en betydande del i jämförelse med Tegnérs akademiska produktion i öv-

rigt och är proportionerligt i paritet med andra professorer vars studenter disputerade 

på enstaka dissertationsöversättningar.

De dissertationsöversättningar som diskuterats här visar tydligt att de är produkter 

av sin tid och präglas av det samtida intresset för i synnerhet grekisk men också ro-

mersk litteratur, av diskussioner om översättningsprinciper, av sitt sammanhang vid 

universitetet – av undervisning och examination i de två språken vid den filosofiska 

fakulteten och av språkens ställning inom och utom akademin.

Att estetiska överväganden var centrala i denna verksamhet märks både i Reuter-

dahls hågkomster om sina översättningar, Tegnérs beslut att ersätta Palmqvists över-

sättning med en som han själv gjort (förutsatt att Palmqvist gjort ett eget försök först, 

såsom det i allmänhet förmodas) och i uppgörelsen under disputationsakten i decem-

ber 1814. Ett bidragande skäl till den hårda kritiken mot Ebersteins akademiska alster 

var att han tycktes ha varit inspirerad av de uppsaliensiska fosforisternas estetiska idéer 

om översättning av antik poesi och anammat ambitionen att bibehålla versmåttet och 

återge förlagans stil samt dess språkliga uttryck, inklusive arkaismer och nyskapade ord 

som speglar grekiskans vokabulär. Sakliga argument förslår inte fullt ut när striden gäl-

ler så svårkvantifierade och svårgripbara frågor som litterär smak, poetiska ideal eller 

översättningsprinciper. Därutöver stod också avancemang i den akademiska karriären 

på spel för både opponent och preses.

83 Kahl 1868, s. 231.



Monika Asztalos

Tegnér om diktens och diktarens autonomi

De Platone, artem poëticam improbante 1820

Den 21  juni 1820 utgav Tegnér en fjorton sidor lång inbjudningsskrift på latin till 

magisterpromotionen i Lunds domkyrka, De Platone, artem poëticam improbante.1 

Tegnér hade tidigare skrivit en svensk text som Gunnar Rudberg träffande karakteri-

serat som ett ”första koncept” till den latinska.2 Den saknar rubrik och publicerades 

först efter Tegnérs död under titeln ”Plato och poesien”.3 Om man jämför Tegnérs 

båda texter ord för ord ser man att den latinska versionen i vissa avseenden säger nå-

got annat än den svenska.4 I detta bidrag vill jag inte fokusera på att den blivit mera 

stringent och klar i argumentationen (vilket den har) utan på hur Tegnér på de sista 

sidorna lägger Platon åt sidan och genom allusioner till romersk litteratur formulerar 

ett program, ett manifest om diktens och diktarens roll i samhället, som saknar mot-

svarighet i den svenska texten. Den latinska inbjudningsskriften fungerar därmed som 

en introduktion till hans kanske mest kända dikt, ”Epilog”, som han framförde vid 

promotionsaktens slut.

I början av ”Plato och poesien” analyserar Tegnér Platons poetiska skicklighet. Det 

framstår för honom som en paradox att den grekiske tänkaren trots sitt sinne för dra-

matisk dialog och sitt poetiska språk ger uttryck för vedervilja mot poesin och hävdar 

att läsandet av Homeros fördärvar ungdomens moral. Mitt i texten framför Tegnér sin 

egen uppfattning: poeternas uppgift är inte att bidra till åhörarnas moraliska förkov-

1 ”Om Platons ogillande av/invändningar mot/fördömande av diktkonsten”. Alla översättningar 

från latinet är mina.

2 Rudberg 1942, s. 158.

3 Texten utgavs av Albert Nilsson och Bert Möller i Filosofiska och estetiska skrifter 1913.

4 Intressanta observationer om skillnaderna mellan texterna har gjorts av Rudberg 1942 och 

Stolpe 2015.



kvhaa konferenser 114164

ran. Poesin är fri och självständig och utgör en egen stat. I två långa partier försöker 

Tegnér sedan komma fram till hur ”en tänkare som Plato kunde uppställa en sats som 

den att i en välbeställd stat friheten att dikta i poesie, i målning, i hvad konst som helst 

skulle stå under offentlig uppsigt”.5 Till sist återvänder han till sin egen syn på poesins 

autonomi och avslutar, något förvånande kanske, diskussionen med några ord om den 

platonska ironin – ett kort stycke som Jan Stolpe för övrigt bedömt som det mest in-

tressanta i skriften.6 I den latinska texten kastar Tegnér om ordningen: han börjar med 

att redovisa vad Platon säger om poesin och sparar sina egna tankar till slutet där han 

framför dem i samlad form. Stycket om Platons ironi har utgått.

Om man jämför inledningarna till de delar där Tegnér framför sin egen syn, alltså 

mellanpartiet i den svenska versionen och avslutningen i den latinska, ser man stora 

skillnader:

Vi befinna oss nemligen nu i medelpunkten af Platos lära om poesien, och 

hvarur egenteligen och rättast hela hans vedervilja mot denna konst bör för-

klaras. Han betraktade henne nemligen väsendtligast från den ethiska sidan, 

och ville att hennes värde skulle förnämligast bero derpå att hon befordrade 

dygd och goda seder. En sådan åsigt af saken är också icke ovanlig; och ännu 

finnes mången som i poesien nödvändigt vill höra en dygdepredikant, likväl 

troligtvis utan att ana, huru Platonisk han härigenom är. Att nu en sådan 

fordran innefattar en orimlighet är väl icke svårt att visa.7

Scilicet hic mihi et in Platone et in aliis permultis primarius error videri solet, 

quod de poësi judicaturi non intra limites poëticae aestimationis manent, sed 

quaerunt praeter poëticam aliam quoque et adscititiam praestantiam. Hoc 

enim mira rerum confusione a poetis poscitur, ut aut instituentis aut emen-

dantis partes agant; et nostra quoque aetate decantatum audivimus, vanam 

esse poëtarum laudem, si sint ad mores corrigendos inutiles.8 (Detta är förstås 

det jag brukar anse vara det främsta misstaget hos både Platon och åtskilliga 

andra: när de vill bedöma poesi håller de sig inte inom poesikritikens gränser; 

förutom poetisk ypperlighet kräver de även en annan som inte hör hemma i 

den. Genom en märklig begreppsförvirring begär de nämligen av diktarna att 

de ska ta på sig rollen som uppfostrare eller moralens väktare. Till och med i 

5 Tegnér, ”Plato och poesien”, s. 419.

6 Stolpe 2015, s. 29.

7 Tegnér, ”Plato och poesien”, s. 416–417.

8 Tegnér 1820, s. 118–119.



mon ik a aszta los 165

vår samtid matas vi ständigt med åsikten att diktarnas berömmelse är grund-

lös om de inte kan användas till att förbättra sederna.)

I den svenska texten uttalar sig Tegnér respektfullt. Han visar en tydlig vilja att förstå 

hur Platon kom fram till sin uppfattning, vilket han sedan ägnar många sidor åt att 

utreda. Vi får först efter några rader veta att den grekiske filosofens syn inte är unik 

utan delas av många andra. Till slut säger Tegnér försiktigt att det väl inte är svårt att 

visa på dess orimlighet.

I stark kontrast till denna hovsamma attityd uppträder Tegnér i den latinska versio-

nen som en auktoritet: mihi (”jag”) står före in Platone (”hos Platon”). Med uttrycket 

mihi videri solet (ungefär ”jag brukar säga att”) låter han åhörarna förstå att det inte 

är första gången han reflekterar över detta, kanske till och med att det är en käpphäst. 

Man får intrycket att tid förflutit sedan han skrev det första konceptet på svenska. 

Tegnér berövar vidare Platon hans särställning genom att omedelbart klumpa ihop 

honom med väldigt många andra: et in Platone et in permultis aliis (”hos både Platon 

och åtskilliga andra”). Genom att använda tredje person pluralis om dem alla låter han 

Platon ingå i ett kollektiv: judicaturi, manent, quaerunt (”när de vill bedöma”, ”håller 

de sig”, ”kräver de”). Det centrala i den latinska versionen är att de alla hade fel: sub-

jektet i satsen är primarius error, ”det främsta misstaget”. Detta är det sista vi hör om 

Platon. Det är inte en vördnadsfull kritik, det är ett avfärdande.

I ”Plato och poesien” hade Tegnér beskrivit poesins verksamhetsområde som en 

egen stat: ”Poesien har derföre sitt ändamål och sitt värde inom sig sjelf. Hon utgör 

en stat för sig sjelf; det första man hos henne måste erkänna är hennes sjelfständighet 

och oafhängighet.”9 Man hade kunnat vänta sig att han i den latinska versionen skulle 

använda ordet res publica eller civitas som han gjort tidigare i texten när han talat om 

Platons stat. Men det gör han inte. Han har förklarat att varken Platon eller andra 

politik filosofer under antiken gav individen något spelrum utanför medborgarsam-

fundet, civitas, och att det offentliga rummet, res publica, lade beslag på individen från 

vaggan till graven. Det är uppenbart att varken res publica eller civitas är en kongenial 

plats för Tegnérs diktare. Han använder i stället uttrycket sua regna, ”sitt eget kunga-

rike”: Hinc sibi ipsa sufficit, nulli subjecta est, pulchri indagatrix, ars poetarum: suum 

consilium sequitur, sua regna habet, liberrima illa nullique obnoxia10 (”Därför är poeter-

nas konst självtillräcklig, inte underordnad något, en det skönas spårare: den strävar 

mot sitt eget mål, den har sitt eget kungarike, den är sannerligen fri och ingens under-

såte”). Ord valet öppnar flera dörrar till den romerska litteraturen.

9 Tegnér, ”Plato och poesien”, s. 417.

10 Tegnér 1820, s. 119.



kvhaa konferenser 114166

Tacitus, en författare som Tegnér uppskattade,11 skriver i Dialogus de oratoribus 

32.4: detrudunt eloquentiam uelut expulsam regno suo12 (”de stöter bort vältaligheten 

som hade den fördrivits från sitt eget kungarike”). Även hos Tacitus är det en ars, en 

konstart, som har sitt eget kungarike. Men varför använder Tegnér pluralformen sua 

regna? Varför inte singularformen som vi finner hos Tacitus? En rimlig förklaring, me-

nar jag, är att Tegnér med denna form vill få sina läsare att associera till romersk dikt. 

Pluralformer av neutrala substantiv, även när det som åsyftas är något singulärt, är legio 

i hexameterverser där poeterna alltid är på jakt efter korta stavelser, och just kombina-

tionen av regna med ett possessivt pronomen förekommer på flera ställen i latinsk po-

esi.13 Men uttrycket sua regna leder inte bara läsaren till ett typiskt diktspråk utan till 

ett speciellt diktverk, Vergilius Ekloger. I den första eklogen klagar herden Meliboeus 

över att han just fördrivits från sin lilla jordlott som exproprierats och givits åt en ve-

teran, en ovärdig barbar, och han frågar sig om han någonsin kommer att få återse den 

blygsamma odling som dock utgjort hans eget kungarike (mea regna).14 Herdediktaren 

Tityrus svarar: ”Å Meliboeus, en gud15 har låtit mig förfoga över min egen tid (deus 

nobis haec otia fecit)”.16 ”Han låter mina kor ströva fritt omkring, som du ser, och mig 

själv spela vad jag vill (ludere quae vellem) på mitt bondska vassrör.”17

Verbet ludere, användbart i Vergilius pastorala landskap där herdar ständigt diktar, 

sjunger och spelar på sina flöjter, förekommer i två nyckelpassager i slutet av Tegnérs 

latinska text (båda citeras nedan). Dess grundbetydelse är ’spela’, ’förströ sig’ ’roa sig’, 

men det används i latinsk poesi i en speciell betydelse: att roa sig med att skriva dikter 

av lättsam karaktär, gärna om kärlek; det förekommer ibland (t.ex. i den ovan citerade 

första eklogen) tillsammans med någon form av ordet otium, ’ledig tid’, ’fritid’, ’tidsför-

driv’, men också ’fred’. Startskottet för detta speciella bruk av ludere ljuder i Catullus 

50.1–2, där poeten påminner sin vän och diktarkollega Calvus om hur de dagen innan 

hade slagit sig lösa (otiosi) och roat sig med att dikta (lusimus) på Catullus skrivtavla.18 

Men eftersom det förmodligen är via Vergilius som det nått Tegnér, är det värt att se 

närmare på vad den romerske diktaren kan tänkas lägga i verbet.

11 Rudberg 1942, s. 159: ”Tacitus’ stil torde ha lockat Tegnér.” Även Tacitus pregnanta formule-

ringar kring frihetssträvan och oberoende kontra servilitet och underkastelse bör ha appellerat 

till honom.

12 Citerat ur Michel 1962.

13 Se Vergilius, Eclogae 1.69, Georgica 1.124, Lucanus, Bellum ciuile 9.321.

14 Eclogae 1.69. Alla citat av Vergilius är ur Geymonat 1973.

15 En anspelning på Octavianus.

16 Eclogae 1.6.

17 Eclogae 1.9–10.

18 Citerat ur Mynors 1958.



mon ik a aszta los 167

I de första raderna i den sjätte eklogen säger Tityrus (med en referens till Theokri-

tos) om sin musa: ”Vår Thalia var den första som fann det förenligt med sin värdighet 

att roa sig med att dikta (ludere) på syrakusansk vers och som inte skämdes för att bo 

i skog och mark. När jag ville besjunga (canerem) kungar och krig, tog Apollon mig i 

örat och förmanade mig: ’det anstår en herde att låta sina får beta sig feta men hålla sin 

dikt slank’.”19 Här knyts verbet canere till komponerandet av verk i det stora formatet 

med krigiska övertoner (det används i latinska texter bland annat om stridstrumpe-

tens ljud); jämför Aeneidens inledning: Arma uirumque cano, ”Vapnen och mannen 

besjunger jag”. I de sista raderna av Georgica signerar Vergilius sitt verk med sitt namn 

och presentationen ”jag som roat mig med att dikta herdesånger” (carmina qui lusi 

pastorum), och han kontrasterar sitt ”obemärkta tidsfördriv” eller, om man så vill, sin 

”fredliga aktivitet som inte skänker ära och berömmelse” (ignobilis oti) i ett intellek-

tuellt stimulerande Neapel mot Augustus krigiska erövringar och förberedelser för ett 

upphöjt liv på Olympen.20

Det är troligt att de romerska poeternas – och i synnerhet Vergilius – bruk av ludere 

för den egna kreativa verksamheten tilltalade Tegnér på djupet. I den svenska texten 

hade han påpekat det absurda i att använda diktverk som läroböcker i religion:

Homerus utgjorde Grekernas bibel. Det var naturligt, att hans dikter och 

myther, på detta sätt fattade, skulle åstadkomma en mängd orimliga och 

äfven ovärdiga föreställningar.21

I den latinska versionen fördömer han denna uppfattning i ännu starkare ordalag, 

men han uttrycker också vad diktarens verksamhet går ut på, och det gör han med 

verbet ludere:

Nec ulla erat alia religionis doctrina, quam quae e fabulis poëtarum peteretur: 

Homeri et Hesiodi carmina Graecis pro sacris codicibus erant. Quae cum per-

verse intellegerentur, dogmatis auctoritate iis arrogata quae luserat vates, multa 

certe absurda, multa fidem exsuperantia, multa diis indigna in hominum 

mentes disseminarunt.22 (Och det fanns ingen annan lära om religion än den 

man hämtade ur diktarnas berättelser: Homeros och Hesiodos dikter fyllde 

19 Eclogae 6.1–5: Prima Syracosio dignata est ludere versu / nostra neque erubuit silvas habitare 

Thalea. / Cum canerem reges et proelia, Cynthius aurem / vellit et admonuit: ”Pastorem, Tityre, 

pinguis / pascere oportet ovis, deductum dicere carmen.”

20 Georgica 4.559–566.

21 Tegnér, ”Plato och poesien”, s. 419–420.

22 Tegnér 1820, s. 118.



kvhaa konferenser 114168

hos grekerna samma funktion som den heliga skrift. Eftersom dikterna utsat-

tes för en grov vantolkning och man tillskrev det som poeten diktat för sitt 

nöjes skull [quae luserat vates] tyngden hos en dogm, spred man bland män-

niskorna åtskilliga föreställningar som var orimliga, saknade trovärdighet och 

var gudarna ovärdiga.)

Tegnér inför alltså med uttrycket quae luserat vates en dimension som helt saknas i 

den svenska texten, idén om diktandet som en kreativ förströelse i en krets av likasin-

nade, en aktivitet som inte kontrolleras av någon högre statsmakt utan ostört kan pågå 

i en skyddad sfär, ett eget kungarike. Med pluralformen sua regna och valet av verbet 

ludere rör sig Tegnér obehindrat i det romerska poetiska landskapet. Genom sin al-

lusionskonst emulerar han därmed det som han explicit säger sig beundra hos Platon: 

hans poetiska prosa. I inledningen till ”Plato och poesien” kallar han filosofen ”den 

mest poetiska af alla prosaister” och karakteriserar hans språk som ”upplöst vers”,23 

alltså metriskt obunden vers. Uppenbarligen var Platons prosa ett stilideal för Tegnér.

Lite längre fram i den latinska texten använder Tegnér för andra och sista gången 

verbet ludere för att beskriva vad diktaren gör, även denna gång utan någon motsvarig-

het i ”Plato och poesien” där han hade skrivit:

Hon [poesien] skall ej undervisa, utan endast bilda. Hon skall ej vara en 

schola på jorden, utan en syn i molnen. Men af den som ej gör något anspråk 

på att bli trodd, kan man icke säga att man blir narrad. Den sanning hon 

innehåller kan ej vara annat än symbolisk.24

I den latinska versionen skriver Tegnér tvärtom att poeten öppnar en skola:

ludum aperit, non ut doceat, sed ut ludat, non instituendi sed fingendi artem 

profitetur: quidquid veri habeat, id non historice sed symbolice et figurate in-

terpretandum.25 (Han [poeten] öppnar en skola, inte för att undervisa utan 

för att roa sig med att dikta [ut ludat]. Han utger sig inte för att vara expert 

i konsten att utbilda utan i konsten att gestalta. Varje sanning han besitter 

bör förstås inte som en redovisning av något som hänt utan symboliskt och 

bildligt.)

23 Tegnér, ”Plato och poesien”, s. 410.

24 Tegnér, ”Plato och poesien”, s. 417.

25 Tegnér 1820, s. 119.



mon ik a aszta los 169

Grundbetydelsen hos ordet ludus (som är besläktat med verbet ludere) är ’lek, spel’, 

men Oxford Latin Dictionary ger som betydelse 6 ”A place of instruction or training; 

(esp.) an elementary school”. Att uttrycket ludum aperit skulle tolkas bokstavligt är 

uteslutet: diktaren öppnar inte en läroanstalt. Och även om ludus i vissa kontexter kan 

syfta på en elementär skola för barn är det uppenbart inte så ordet används i Tegnérs 

text. Det rör sig i stället högst sannolikt om ännu en allusion till romersk litteratur.

År 46 f.Kr., när Caesar hade utropat sig till diktator, var Ciceros karriär som po-

litiker över. I ett brev till sin vän Paetus reflekterar han över hur han ska klara sig när 

han förlorat sitt inflytande. Han prövar en idé på vännen: han kan undervisa Caesars 

anhängare Hirtius och Dolabella i talekonst och på så sätt kanske vinna Caesars gunst. 

Lönen: att bli bjuden på goda middagar.

Jag har fått ditt brev som är fullt av älskvärdheter. Jag förstod av det att du 

gillar mina planer på att – likt tyrannen Dionysius som, då han hade fördri-

vits från Syrakusa, sägs ha öppnat en skola (ludum aperuisse) i Korinth – när 

jag nu förlorat min domsrätt och mitt kungarike på forum börja bedriva en 

sorts skolverksamhet (ludum quasi habere).26

Cicero har alltså inte planer på att öppna en skola i egentlig mening (vilket också fram-

går av det relativiserande quasi), definitivt inte en skola för barn, utan han har tagit på 

sig rollen som personlig coach i talekonst. I dialogen Brutus, skriven vid samma tid, 

kanske rentav samma år, använder Cicero återigen ordet ludus i överförd betydelse, 

denna gång modifierat med både quasi och quidam:

Så framträdde … Isokrates, vars hus stod öppet för hela Grekland liksom en 

sorts skola (quasi ludus quidam) och retorikverkstad. Han var en stor talare 

och en fullfjädrad lärare, trots att han saknade ljuset på forum och fick nöja 

sig med att inom husets väggar ge näring åt en berömmelse som enligt min 

uppfattning ingen uppnått efter honom. Han producerade själv många ly-

sande verk i skrift och undervisade andra.27

26 Epistulae ad familiares 9.18.1 (Shackleton Bailey nr 191): accepi tuas litteras plenissimas suavita-

tis; ex quibus intellexi probari tibi meum consilium, quod, ut Dionysius tyrannus, cum Syracusis 

pulsus esset, Corinthi dicitur ludum aperuisse, sic ego sublatis iudiciis, amisso regno forensi ludum 

quasi habere coeperim. Citerat ur Shackleton Bailey 1977.

27 Brutus 8 (32): Exstitit igitur […] Isocrates, cuius domus cunctae Graeciae quasi ludus quidam 

patuit atque officina dicendi; magnus orator et perfectus magister, quamquam forensi luce caruit 

intraque parietes aluit eam gloriam quam nemo meo quidem iudicio est postea consecutus. Is et 

ipse scripsit multa praeclare et docuit alios. Citerat ur Douglas 1966.



kvhaa konferenser 114170

Uttrycket ludum aperire förekommer även hos Suetonius om oratorn Marcus Epi-

dius som ”öppnade en retorikskola och undervisade bland andra Marcus Antonius 

och Augustus”.28 Och Aulus Gellius berättar om Aristoteles som på sin ålders höst 

blev ombedd att utse en efterträdare: ”Det fanns vid den tiden många dugliga män i 

hans skola (in eius ludo), men två som utmärkte sig framför andra, Theophrastus och 

Menedemus”.29 Valet föll på Theophrastus som tog över den peripatetiska skolan som 

Gellius alltså kallar en ludus. I Ciceros, Suetonius och Aulus Gellius texter frammanar 

bruket av ludus och ludum aperire bilden av en erkänd auktoritet som delar med sig 

av sin expertis till utvalda, i exemplen mestadels namngivna, personer, alltså en form 

av masterclass.

När Tegnér i sin latinska version talar om att poeten öppnar en skola, kan man se 

det som en programförklaring till hans egen ”Epilog”, en dikt som egentligen är ett 

tal, visserligen ett versifierat sådant men i den ceremoniella kontexten dock ett tal. 

Som Christina Svensson påpekar i sin analys av ”Epilog” bröt Tegnér nämligen med 

traditionen genom att skriva sitt promotorstal på svensk vers i stället för latinsk pro-

sa.30 I början av ”Epilog” vänder sig Tegnér till de nypromoverade och förklarar vad 

den nyvunna lagerkransen står för genom att återberätta Ovidius myt i Metamorfoser 

1.452–567 om hur Apollon upptänd av kärlek jagar nymfen Daphne som i sista stund 

räddas genom att förvandlas till ett lagerträd:

Rörd tryckte Febus den förvandlade

intill sitt bröst: ännu var trädet varmt,

och hjertat slog ännu inunder barken.

En qvist han bröt sig utaf nyfödd lager

och flätade den in i gyllne lockar,

och bar den jemt till tecken af sin kärlek.

Och från den stunden (det är sagans mening)

nå Febi söner ej det högsta sköna,

det högsta sanna: det flyr undan för dem,

och när det stadnar är det ren förvandladt,

en ringare natur, en fallen engel;

den rätte engeln bor uppöfver stjernor.

Men ur den fallnes anlet genomskina

28 De grammaticis et rhetoribus 28: ludum dicendi aperuit docuitque inter ceteros M. Antonium et 

Augustum. Citerat ur Kaster 1995.

29 Noctes Atticae 13.5.3: Erant tunc in eius ludo boni multi, sed praecipui duo, Theophrastus et Me-

nedemus. Citerat ur Marshall 1968.

30 Svensson 2023, s. 87–88.



mon ik a aszta los 171

de höga dragen af ett himmelskt ursprung

och Dafnes hjerta klappar under barken.

Bevaren derför eder lagerkrans,

ty den betecknar edert mål i lifvet.31

Anders Cullhed tar upp Ovidius myt i sin inledning till Björkesons översättning av 

Metamorfoser och undrar om inte den känsligaste Ovidiusvariationen på svenska står 

att finna just i Tegnérs ”Epilog”. Han drar särskilt uppmärksamheten till en återkom-

mande formulering i dikten om Daphnes hjärta som klappar under barken:

Som flertalet Ovidiusbrukare vrider sedan Tegnér det här scenariot åt sitt 

eget håll, i akt och mening att åskådliggöra hur ”idealet” (Dafne) ohjälpligt 

gäckar poeternas och filosofernas försök att komma åt ”det högsta sköna, / 

det högsta sanna”. Inte desto mindre återvänder han till Ovidius’ text med 

upprepningen att ”Dafnes hjärta klappar under barken”. […] Vad han kallar 

”sagans mening” – hos Ovidius den ständigt grönskande lagerns betydelse 

som äretecken för segrare och skalder, hos Tegnér idealets oåtkomlighet – 

bleknar vid en jämförelse med sagan själv.”32

Det är en skarpögd iakttagelse. De som läst Tegnérs latinska inbjudningsskrift till 

promotionen och följt honom till den romerska litteraturen dit hans ordval och al-

lusioner leder ser tydligt hur han i ”Epilog” bildligt talat öppnar en skola (jfr ludum 

aperit) för de nypromoverade och i programmet namngivna magistrarna i Lund. For-

muleringen ”det är sagans mening” är när allt kommer omkring en tydlig pekpinne där 

diktaren själv visar hur den sanning han besitter bör förstås symboliskt och bildligt (jfr 

quidquid veri habeat, id non historice sed symbolice et figurate interpretandum). Men vi 

anar också att han inte gör det för att undervisa utan för den tillfredsställelse det ger 

honom att skriva poesi (jfr non ut doceat sed ut ludat). Genom att inleda upprepningen 

om Daphnes hjärta som klappar under barken med konjunktionen ”Men” och placera 

den efter det pedagogiska ”det är sagans mening” har han låtit dikten få sista ordet.

31 Vers 63–79. SD III, s. 76. Understrykningarna är mina.

32 Cullhed 2015, s. 22–23.





Martina Björk

”Sjelf är jag visst ingen Latinare”

Tegnér och romersk litteratur

I början av 1804 vann den 21-årige Esaias Tegnér pris i en dikttävling med sin filo-

sofiska dikt ”Den vise”.1 Dikten framhåller en idealmänniska som är plikttrogen, följer 

sitt kall, visar mod och är nöjd med sin lott. Som exempel på en sådan person anförs 

Cato den yngre, romaren som stred på Pompejus sida i kampen mot Caesar. Efter 

förlusten valde Cato att följa sitt republikanska ideal och begå självmord hellre än att 

bli benådad av Caesar. Cicero uttrycker flera gånger sin beundran för Catos stoiska 

hållning och mod.2 I dikten lyfter Tegnér fram ytterligare en av Ciceros förebilder: 

Regulus, konsul under andra puniska kriget. Cicero berättar att Regulus värderade ett 

löfte till sina fiender så högt att han var beredd att dö för det.3

Tegnér var drillad i latin och läste de romerska författarna redan som barn. Man 

skulle därmed kunna tänka sig att denna del av hans klassiska bildning också syntes i 

hans diktning, men ungdomsdikten ”Den vise” hör till de få exempel där det romerska 

får utrymme – och då för att upphöja ett romerskt ideal snarare än att uttrycka beund-

ran för de romerska författarna.

Varför denna relativa frånvaro av romersk litteratur? Eftersom Tegnér var professor 

i grekiska klappade förstås hans hjärta mer för grekiskan än för latinet, men han tycks 

ha behärskat båda språken lika väl. Kanske imponerade romarnas hjältemod mer på 

honom än deras författarinsatser? Jag kommer här att undersöka de influenser från ro-

1 Dikttävlingen arrangerades av Kungl. Vetenskaps- och Vitterhets-Samhället i Göteborg. 

Se brev till G. Rosén 9/2 1804 i Tegnér, Brev I, nr 45. För analyser av dikten, se Böök 1917, 

s. 17–23, och Lyth 1912, s. 97–107.

2 Se t.ex. Cicero, Tusculanae disputationes 1.30.

3 Cicero, De officiis 3.26.99–3.29.105.



kvhaa konferenser 114174

mersk litteratur som trots allt finns hos Tegnér samt diskutera hur dessa används och 

varför de är så sällsynta.

Tegnérs latinska bildning

I ett brev till sin äldre bror Elof berättar en tioårig Esaias Tegnér om sitt dagliga latin-

pensum som består av läsning av flera kapitel ur Cornelius Nepos biografier.4 Därtill 

kommer grammatikstudier och imitationer av Ciceros brev. Fem år senare skriver den 

flitige ynglingen att han ämnar ägna kommande sommar åt att studera grekiska och 

romerska författare, i synnerhet deras poesi. Sådana studier ”förädlar smaken”, ”odlar 

förståndet” och ger ”känsla och jugement af det sköna”, menar femtonåringen.5

Som tonåring hittade Tegnér till Homeros. Det blev en livslång kärlek. Även en ro-

mersk författare konkurrerade om uppmärksamheten: Horatius. När Tegnér var stu-

dent i Lund föreslog brodern Elof att han skulle skriva en dissertation om skalden.6 

Någon sådan blev det inte, men däremot en rad andra dissertationer författade på la-

tin, företrädesvis om grekiska litterära ämnen.7 Tegnérs obehindrade förmåga att ut-

trycka sig på romarnas språk väckte beundran.8 Själv var han inte lika övertygad. Han 

prövade att dikta på språket men var inte nöjd med resultatet.9 ”Sjelf är jag visst ingen 

Latinare”, som han uttryckte det.10

Romerska citat och litterära referenser

I den lilla skriften Tegnér och antiken letar Erik Wistrand romerska avtryck i Tegnérs 

texter. I breven finner han citat från främst Vergilius och Horatius, men också från 

Terentius, Cicero, Catullus, Lucretius, Livius, Ovidius, Lucanus, Martialis, Tacitus 

4 Brev till Elof Tegnér 19/2 1793, Brev I, nr 1.

5 Brev till J. Branting 16/2 1798, Brev I, nr 5.

6 Brev från Elof Tegnér till Esaias Tegnér 25/10 1801, Tegnér 1882, s. 8–9. Tegnér gjorde prosa-

översättningar av Horatius oden och epoder, vilka finns bevarade i handskrifter i Tegnérsam-

lingen i Lunds universitetsbibliotek.

7 Exempel på dissertationer är Vita Anacreontis (Anacreons liv) 1801, De caussis ridendi (Om 

skäl att skratta) 1802, De Diis Iliadis (Om Iliadens gudar) 1804 och De Platone artem poëticam 

improbante (Om Platon, klandrande poesikonsten) 1820.

8 Wistrand 1981, s. 7; Lyth 1912, s. 37.

9 ”Jag har i min ungdom läst mycket i de Latinska poëterna, har äfven sjelf som Student, gjort 

Latinsk vers till husbehof: men det ville aldrig rätt lyckas mig, och jag nedlade snart denna 

rörelse.” Brev till C. G. von Brinkman 13/2 1834, Brev VII, nr 83.

10 Brev till C. P. Hagberg 28/1 1821, Brev II, nr 106.



m a rti na björ k 175

och Juvenalis, till synes citerade ur minnet.11 Vidare upptäcker Wistrand inspiration 

från romersk litteratur i poesin. Exemplen rör ofta enstaka fraser, som i och för sig 

skulle kunna vara inlånade eller inspirerade från latinet, men också utgöra etablerat 

poetiskt språk.

När Wistrand till exempel härleder formuleringen ”stå och dricka himlen” till Ver-

gilius haurire caelum i Aeneiden,12 medger han att den lika gärna kan ha nått Tegnér via 

tyska poeter.13 En annan sådan översättning eller latinism är, menar Wistrand, frasen 

”tog ej emot den sista suck du drog” i sorgedikten över brodern Lars Gustaf från 1802.14 

Både Cicero och Ovidius använder uttrycket postremum spiritum ore excipere.15 Wi-

strand nämner också dikten ”Den lycklige” till Emeli Selldén med Catullus ”Ille mi par 

esse” som exempel på lån från den romerska litteraturen.16 Men eftersom den dikten 

i sin tur är en imitation av en Sapfodikt ligger det förmodligen närmare till hands att 

anta att det är den grekiska förlagan som Tegnér vill imitera. Frasen ”Man gör Brud-

gummen till viljes och gör Bruden ej emot” i dikten ”Till en mor” (1830) är, enligt Wi-

strand, en referens till Catullus kända ”Miser Catulle” och raderna ibi illa multa tum 

iocosa fiebant, quae tu volebas nec puella nolebat, ”där lektes dessa många lekar som du 

var villig till och din flicka inte heller sa nej till”.17 Wistrand nämner också en passage 

från dikten ”Till min hembygd” (1804), om en tall som stiger ned för att tjäna männi-

skorna genom att byggas till skepp.18 Denna bild hittar han i Ovidius Metamorfoser,19 

men det är över huvud taget ett litterärt grepp som används i antik litteratur, att pinje-

träd huggs ned för att bli skepp.20

Wistrand anför några fler exempel som, om de inte kan bevisas som direkta, ändå är 

indirekta. Han uttrycker själv förvåning över hur lite som syns av Tegnérs antika belä-

senhet i dennes egna skriftliga produktion.21 En förklaring som han föreslår är Tegnérs 

11 Wistrand 1981, s. 9–10.

12 Vergilius, Aeneiden 10.899.

13 Wistrand 1981, s. 10–12. Citatet har Wistrand hämtat ur dikten ”Vid invigningen af Gårdsby 

kyrka” 1837.

14 Wistrand 1981, s. 10–11.

15 Cicero In Verrem 2.5.45.118 och De inventione 1.108; Ovidius Ars amatoria 3.746.

16 Wistrand 1981, s. 16–17.

17 Catullus 8. Min översättning.

18 Wistrand 1981, s. 18.

19 Ovidius Metamorfoser 1.94–95, s. 132–134.

20 Se t.ex. Euripides Medea 1–6 eller de inledande raderna i dramat med samma namn av Ennius, 

citerade av exempelvis Cicero i De fato 35.

21 Wistrand 1981, s. 21–22. Se även Wrangel 1932, II, s. 159–161, som gör samma observation.



kvhaa konferenser 114176

självständighet,22 något som jag tror att det ligger mycket i, då ett alltför flitigt och 

explicit användande av antika författares texter skulle tyda på bristande diktarsnille.

Wistrand talar om Tegnérs kallsinnighet inför den latinska bildningen, och att den 

har sin grund i ”det onaturliga och ensidiga sätt, varpå latin lästes både i skola och vid 

universitet”.23 Han anar att den högre undervisningens inriktning på språkfärdighet på 

bekostnad av studier av litteratur kan ha påverkat denne känslornas poet. Enligt Wi-

strand önskade Tegnér att språket skulle bli ett medel för att förstå litteraturen, inte 

litteraturen ett medel för att lära sig språket. Wistrand hänvisar till hyllningsdikten 

till professor Johan Lundblad, i vilken Tegnér uppmanar till inlevelse när de klassiska 

författarna studeras: ”Känn deras känslor.”24 Tegnér var själv en spirituell lärare som 

ville blåsa anda i litteraturen. Studenter vid Lunds universitet som hade Tegnér som 

lärare vittnar om hans kärlek och entusiasm inför den grekiska litteraturen. Enligt dem 

gjorde han de grekiska författarna både förstådda och älskade genom sin entusiasm 

och kunnighet.25

I en annan bok, med samma titel som Wistrands skrift, Tegnér och antiken, ser Erik 

Lindskog hos Tegnér ”böjelsen för det retoriska och didaktiska ävensom det satiriska 

anslaget” som ”romerska släktdrag”.26 Det är ett allmänt hållet omdöme som skulle 

kunna illustrera hur Tegnérs beläsenhet i romersk litteratur tar sig uttryck i hans egen 

produktion på ett mer övergripande plan. Tyvärr ger Lindskog inga exempel ur Teg-

nérs författarskap för sitt påstående.

Däremot strösslar Tegnér sina brev och tal med latinska citat. Det är vittert och 

ofta humoristiskt. Utifrån Johnny Strands förteckning över grekiska och latinska citat 

i Tegnérs brev är det lätt att konstatera att Horatius är den mest citerade romerske för-

fattaren.27 Det egna skrået, poeternas, kallar han skämtsamt med Horatius ord ”skal-

dernas retliga släkte” (genus irritabile vatum).28

Så var ju också Horatius en favorit från ungdomen. När Tegnér talar om god un-

dervisning vid de småländska gymnasierna låter han Horatius råd till författare i Ars 

22 Wistrand 1981, s. 22.

23 Wistrand 1981, s. 24.

24 Wistrand 1981, s. 24–25. Hyllningsdikten ”J. Lundblad” 1822, SS I, s. 641.

25 Wieselgren 1929, s. 29–30; Wrangel 1932, II, s. 131–134; Ahnfeldt 1963, s. 37–38.

26 Lindskog 1910, s. 27.

27 Strand 1984.

28 Horatius, Epistulae 2.2.102. ”Men du känner ’genus irritabile Vatum’ af dig sjelf om ej af andra”, 

skriver han till vännen C. G. von Brinkman 21/1 1824, Brev III, nr 3. Citatet finns även i brev 

till Bernhard von Beskow 30/9 1830, Brev VI, nr 51; i brev till J. J. Berzelius 29/1 1835, Brev VII, 

nr 194; i brev till C. E. von Weigel 12/3 1835, Brev VII, nr 203 samt i brev till P. D. A. Atterbom, 

författat omkring den 25 september 1839, Brev IX, nr 176.



m a rti na björ k 177

poetica utgöra pedagogisk ledstjärna för åhörarna. Till lärarna i Växjö säger han: Scri-

bendi recte sapere est & principium & fons, vilket betyder ”att ha kunskap är både grun-

den och källan till att skriva korrekt”.29 Därefter leker han med citatet genom att byta 

ut scribendi recte, ”skriva korrekt”, mot recte informandi, ”utbilda korrekt”, eller som 

han själv sammanfattar det: ”undervisningens yttersta grund och källa är kunskap”.30

Vilhelm Andersen, som letar spår efter Horatius i en mängd olika författarskap, 

ägnar ett kapitel åt Tegnér. Han konstaterar dock att det är mer tunnsått med på-

verkan från Horatius än man skulle kunna vänta. Frithiofs saga har inte en enda 

Horatiusreferens,31 skriver han, ej heller Tegnérs erotiska diktning.32 Inspiration från 

Horatius dikt ”Vides ut alta stet” finner Andersen i Tegnérs vinterdikt ”Lustigt över 

slätten spänner” (1820).33 Efter vad jag kan se är snön den enda gemensamma näm-

naren, varför jämförelsen i mina ögon ter sig föga övertygande. Andersen hittar även 

påverkan från Horatiuscitat i Tegnérformuleringar. För egen del finner jag även dessa 

en smula långsökta eller av så pass allmän filosofisk karaktär att de skulle kunna kallas 

slumpmässiga. Ett exempel som anförs är de berömda Tegnérorden: ”Hvad du ej klart 

kan säga vet du ej, / med tanken ordet föds på mannens läppar, / det dunkelt sagda är 

det dunkelt tänkta”, som Andersen härleder från den formulering hos Horatius vilken 

brukar förkortas rem tene, verba sequentur, ”behärska ämnet, så följer orden”.34 Jäm-

förelsen framstår inte som solklar, men behöver ändå inte avfärdas. Det är ett rimligt 

antagande att de många sentenserna från Horatius och andra romerska författare in-

direkt har påverkat Tegnérs diktning. Ingen svensk poet kan väl mäta sig med Tegnér 

i antalet kärnfulla, slagkraftiga formuleringar som blivit bevingade uttryck. Utöver 

redan nämnda har vi ”Det går en liklukt genom mänskolivet”; ”Vad våldet må skapa 

är vanskligt och kort”; ”Det starka är det sköna värt”; ”Miste du en, stå dig tusen åter”.

En annan typ av referens är den mytologiska. När Tegnér vill angripa människor 

som förargar honom tar han vid ett par tillfällen till en otäck best ur Aeneiden, den 

människoätande Cacus (namnet i sig betyder ond på grekiska).35 Här är det hans litte-

rära trätobroder Lorenzo Hammarsköld som liknas vid monstret: ”Angriper man nu 

29 Bellum Troianum orditur ab ovo, Horatius, Ars poetica 309. Min översättning.

30 ”På Wexiö gymnasium”, 1830, AS I, s. 214. Min översättning.

31 Andersen 1948, s. 83.

32 Andersen 1948, s. 99.

33 Andersen 1948, s. 79–80.

34 Horatius, Ars poetica 310–311. Min översättning.

35 Vergilius, Aeneiden 8.193 ff.



kvhaa konferenser 114178

denne man på förnuftiga grunder, går man honom på lifvet med skäl och bevis, då gör 

han som Cacus i Æneiden, han pustar rök och mörker omkring sig i sin håla.”36

På Oscarsdagen 1823 i Lund håller Tegnér tal till det nyförlovade kronprinsparet 

Oscar och Josefina. I det gör han en jämförelse med den mytologiska berättelsen om 

Medea och Pelias döttrar, hämtad ur Ovidius Metamorfoser,37 för att förklara vikten av 

långsamma förändringar i samhället:

Fabeln berättar oss om Pelias döttrar, som på en gång ville föryngra sin ålder-

stegne far derigenom att de tappade ungt blod i hans ådror: följden var den 

naturliga, att det gamla blodet förrann honom, och det nya ville ej stadna. Så 

är det även med Statskroppen. Det nyare bättre måste efter hand ingå i dess 

blodmassa, och småningom förtränga de osunda vätskorna. Folken måste 

uppfostras till de nya formerna, liksom de i sekler varit uppfostrade till de 

gamla.38

Mer ingående än så här blir det sällan. Referenser till romersk litteratur förekommer 

som synes, men i liten skala. Tegnér använder den romerska litteraturen i citat- eller 

anekdotform för att förstärka eller understryka vad han vill säga. Även om han vid 

ett par tillfällen talar om författarnas ”afgrundsdjupa Romaretankar”,39 utvecklar han 

inte vad deras djup består i. Den som söker romerska influenser hos Tegnér får därför 

leta, ofta i mindre kända alster.

Latiens nordiska skalder

Ett sådant alster är ”Skaldebref” (1815), som utgör ett tydligt exempel på påverkan från 

romersk litteratur. Dikten är en Ovidiusimitation, tillägnad den framstående poeten, 

översättaren och akademiledamoten Gudmund Jöran Adlerbeth.40 Det är faktiskt 

Ovidius (med tillnamnet Naso) själv som talar i dikten, som om det vore den romer-

ske skalden som hade fattat pennan. På så vis påminner dikten om Ovidius exildikter, 

men också om hans Heroides, i vilken mytologiska gestalter skriver förmanande brev 

36 Ur ”Svar på L. Hammarskölds historisk-kritiska förklaring”, SS II, s. 330. Se även brev till C. G. 

Brunius 3/5 1818, Brev II, nr 24.

37 Ovidius, Metamorfoser 7.297–349.

38 ”Tal på Oscarsdagen 1823 i Lund”, AS I, s. 104–105.

39 I ”Till Martina, vid hennes dotters död” 1839, SD VI, s. 113. Se även ”I Jönköpings skola” 1827, i 

vilket Tegnér talar om ”de verldsomfattande romaretankarna”, SS II, s. 112.

40 Om tidens översättningar till svenska av antik diktning samt Tegnérs syn därpå, se Tengström 

2014.



m a rti na björ k 179

till sina älskade.41 Versmåttet är det som Ovidius ofta diktade på, elegiskt distikon. Vid 

tiden för diktens tillkomst hade Adlerbeth översatt Vergilius tre stora verk Aeneiden, 

Bucolica och Georgica. Han hade också översatt satirer och epistlar av Horatius och 

skulle två år senare ge ut hans oden och epoder.

I inledningen av ”Skaldebref ” träder Ovidius fram ur dödsriket och hälsar Adler-

beth som en stor poet, vars diktning introducerats för de gamla döda poeterna genom 

gudarnas budbärare Mercurius, ”Majas bevingade son”:

Naso till Adlerbeth sin helsning ur skuggornas rike!

Majas bevingade son förer den villigt till dig.

Ty från diktningens land ännu besöker han jorden,

ännu med gyllene spöet jagar han skuggorna hit.

Språksam lärer han oss hvad skönt, som bildas deruppe,

genom den vingades mun känna vi sången i Nord.42

Mercurius har rest ”från diktningens land”. Huruvida detta land är Grekland eller 

Rom framgår inte, men det verkar som om det i det här fallet handlar om Rom. Senare 

i dikten talas det om ”Latiens skalder”,43 vilket talar för att Tegnér här låter dem få 

företräde framför grekerna.

Diktens Ovidius berättar att Kellgren (även han översättare av romerska författare) 

stolt läst upp både Vergilius- och Horatiusöversättningarna för de gamla romarna, 

som har applåderat av hänförelse. Men Ovidius själv då? Borde inte han hedras med 

en översättning av Adlerbeth? Jo! Tegnér vill uppmuntra sin vän att ta sig an Ovidi-

us. Följande passage imiterar typisk ovidiansk skälmskhet. Den ”illfundige guden” är 

Mercurius, som viskar i Ovidius öra att Adlerbeth nog har glömt honom.

Se, då nalkades mig med hån illfundige Guden,

hviskade, hörd av en hvar: ”Naso, dig glömmer han dock,

dig, som lefde likväl, som dog vid Asarnas vagga,

dig: som diktade sjelf, tror jag, i Göthiska ljud.”44

Raderna alluderar på Ovidius exildikt Epistulae ex Ponto 4.13, i vilken den landsför-

visade diktaren meddelar att han har börjat skriva på det inhemska språket, getiska. 

41 För Tegnér och heroiddiktning, se Sjödin 2018.

42 SD II, s. 186.

43 SD II, s. 186.

44 SD II, s. 186.



kvhaa konferenser 114180

Likheten med ordet ”Göthiska” och platsen för Ovidius exil föranleder Tegnér, själv 

medlem av Götiska förbundet, att koppla samman Ovidius med nordisk litterär tra-

dition och ge Adlerbeth en anledning att välja Ovidius diktning till sitt kommande 

projekt.45

Vidare talar Ovidius om sin ställning som en av de tre stora, jämte Vergilius och 

Horatius:

Mången helsade mig för den Romerska sångens Triumvir,

efter de prisade två nämnde man äfven mitt namn.

Böcker, tre gånger fem, om förvandlade former jag diktat,

dikten, så säger man mig, lefver i minnet ännu.46

Det sista versparet i citatet ovan är en direkt referens till en passage i öppningsdikten i 

Tristia, där Ovidius själv sammanfattar sin litterära produktion.47 ”Böcker, tre gånger 

fem” är hans Metamorfoser, som består av just femton böcker.48

”Skaldebref ” avslutas med en hälsning från Ovidius till hans svenske kollega Adler-

beth om att denne själv en dag kommer att upptas i deras skara:49 Adlerbeth kallas 

”svensken med romaresinnet”:

Derför är plats i vårt lag för Svensken med Romaresinnet,

Latiens skalder en dag famna sin nordiska bror.50

Roms skalder hade en annan bror i Tegnérs latinlärare, professor Johan Lundblad, 

som var verksam vid Lunds universitet och samtidigt framstående latindiktare. I ett 

brev till Carl Peter Hagberg påpekar Tegnér att den romerska litteraturen hålls på en 

högre nivå i Lund än i Uppsala genom professor Lundblads försorg.51 Tegnérs levnads-

45 Adlerbeth skulle komma att översätta Ovidius Metamorfoser, som gavs ut postumt 1820.

46 SD II, s. 186–187.

47 Ovidius, Tristia 1.105–120.

48 Ovidius, Tristia 1.117.

49 Något liknande uttrycks även i ”Sång den 5 april 1836”, i vilken Adlerbeth hyllas som en nord-

isk romare: ”Roms Sångar-gudar flyttade till Norden / med ADLERBETH – en Romare i 

slägt / med dem till andan, icke blott till orden”, SD VI, s. 73.

50 SD II, s. 187.

51 Brev till C. P. Hagberg 28/1 1821, Brev II, nr 106.



m a rti na björ k 181

tecknare Evert Wrangel håller Lundblad som den främste i sitt slag, ”en ciceronian av 

renaste vatten”, genom vilken latinämnet hade sina glansdagar.52

Till en minnesfest år 1822 arrangerad av Lunds universitet, två år efter Lundblads 

död, skrev Tegnér en hyllningsdikt till sin lärare. I den kommer Lundblad som en 

halländsk Apollo till den akademiska bondbyn Lund och återuppväcker ”det glömda 

Latium”, ”med manligt vett, med styrkan och behagen”, förkroppsligande det gamla 

Rom. Som den professor i romersk poesi och vältalighet som Lundblad var, får hans 

berömda förmågor representeras av ”Maros sång”, nämligen Vergilius poesi, samt 

”Tullii svada”, Ciceros vältalighet.

När herdegossen med sin lyra kom

från Hallands hedar, då steg småningom

det glömda Latium opp för oss i dagen

med manligt vett, med styrkan och behagen;

och unga sinnen tjustes än en gång

av Tullii svada och av Maros sång.53

Versmåttet är rimmad blankvers. Något klassiskt versmått blev det således inte för att 

hedra latinläraren. I Ovidiusimitationen ”Skaldebref” till Adlerbeths ära höll sig skal-

den till förlagans versmått elegiskt distikon, men annars var Tegnér länge motståndare 

till att använda klassiska versmått i svensk poesi.54 Rimmad vers gjorde sig bättre här 

i Norden, menade han.55

Det är värt att stanna upp ett slag vid ett stycke om den milda västanvinden. Ra-

derna lyder som följer:

Låt stormen gny och rena himlaspegeln,

och hän mot andra världar jaga seglen,

men även västan äger sitt behag

då öm hon läspar på en molnfri dag

sin klagan, knappast märkbar, genom lunden

och vaggar blommorna och krusar sunden.

Skön är den rika, skön den djärva sång,

52 Wrangel 1932, I, s. 50. Lundblad examinerade Tegnér genom att låta honom översätta ur Ovi-

dius Tristia och Ciceros De oratore. Wrangel 1932, I, s. 221–222.

53 ”J. Lundblad” 1822, SS I, s. 642.

54 Werin 1934, s. 197.

55 Tegnér var inte helt konsekvent i sin ståndpunkt. I Frithiofs saga från 1825 förekommer hexa-

meter.



kvhaa konferenser 114182

men icke alla följa lätt dess gång,

och mången strålbild obemärkt försvinner:

vad hjärtat diktat helt till hjärtat hinner.56

Lågmäld och försiktig, ”knappast märkbar”, men med skön och djärv sång – så beskrivs 

västanvinden. Är det Lundblad själv som avses? Är det han som åsyftas när västanvin-

den ”läspar” och att ”icke alla följa lätt dess gång”? Enligt Wrangel ansåg studenten 

Tegnér att professorns muntliga framställningar lämnade en del att önska: ”Hans 

föredrag från lärostolen var alldagligt, hackande och stundom löjligt. Jag bevistade 

därföre sällan hans föreläsningar. Däremot skrev jag så mycket flitigare, dels på (dålig) 

vers, dels på prosa över de ämnen, han uppgav, och åtnjöt ofta den ära att mina skrifter 

från katedern upplästes och föreställdes som efterdöme i avseende på språket.”57 Om 

föremålet för hyllningen varit närvarande kunde raderna nog ha setts som en för-

olämpning, inte minst som Tegnér själv var kritisk. Nu var ju Lundblad avliden sedan 

ett par år, varför raderna kanske väckte en viss ömsint munterhet. Av dikten att döma 

kompenserades dessutom denna brist av att Lundblads poesi gick direkt till hjärtat.

Att västanvinden nämns är intressant i ett annat avseende, nämligen med tanke på 

det som sedan följer i dikten. I Ovidius Metamorfoser berättas om den vackre Hyacin-

thus som älskades av Apollo, även kallad Phoebus – eller som här hos Tegnér: Febus.58 

Medan de båda älskande kastade diskus fick Hyacinthus av misstag skivan i huvudet 

varpå han föll ned och dog. Ur hans blod växte en väldoftande hyacint. Tegnér diktar:

Sen Hyacinthus dog i Febi famn

och blomman växte opp som bär hans namn,

rätt ofta guden (sagan så förtäljer)

för reslig lager hyacinthen väljer:

den enkla blomman, bilden av hans vän,

som står i dalarna och darra än

med daggens tårar i sitt blåa öga,

den blomman älskar Febus i det höga.59

Ovidius låter Apollo hålla ett kort sorgetal över sin dödade vän. Berättelsen är tydligt 

homoerotisk, inte bara för en modern läsare. I de grekiska versionerna av myten är 

56 SS I, s. 643.

57 Wrangel 1932, I, s. 50. Se även Wrangel 1932, II, s. 183.

58 Ovidius, Metamorfoser 10.162–219.

59 SS I, s. 643.



m a rti na björ k 183

Eros den som föranlett kärleken. I Metamorfoser låter Ovidius sångaren Orpheus, 

Apollos son, berätta, och han introducerar sina sånger med följande förklarande ord:

Lättare toner slår jag nu an, ty om pojkar som gudar

blivit förälskade i vill jag sjunga, om flickor som lågat

av en förbjuden eld och hur de fått sona sin lusta.60

Apollo älskade Hyacinthus. Vid hans död övergav Apollo sitt Delphi, säger berät-

taren Orpheus i Ovidius version av myten.61 I andra versioner spelar västanvinden 

en avgörande roll i berättelsen. Hos grekerna Lucianus och Philostratus den yngre är 

Zephyrus en svartsjuk tredje part. När han ser Apollo och den älskade Hyacinthus 

kasta diskus, blandar han sig i leken och får med sin vindpust diskusen att träffa Hya-

cinthus, så att han faller död ner.62

Man kan undra vad detta erotiska motiv har med Lundblad att göra. Rör det sig om 

en allusion till Lundblads privatliv? Vem är han i så fall? Västanvinden eller Apollo? 

Det framstår som föga passande att hedra en bortgången professor, tillika familjefar, 

med en berättelse om ett homoerotiskt triangeldrama.63 Men någon sådan association 

verkar inte dikten ha förmedlat till dåtidens läsare. Vännerna Franzén och Leopold 

kommenterar dikten, visserligen utan att ge någon hjälp till tolkning. Däremot är de 

båda entusiastiska. Leopold anser att stycket om Hyacinthus har ”en så frisk och lef-

vande skönhet, att min egen och de flesta andras poesi måste i jemförelse dermed före-

komma mig såsom urblekta blyertsritningar. Det är här, till tanke och stil, Pope och 

Virgilius förenade.”64 Även Franzén skriver beundrande: ”För verserna öfver Lundblad 

tackar jag dig af flera skäl än du tror kanske, eller jag nu hinner förklara. Huru Lund-

blad, som jag höll för en temligen prosaisk person, skulle kunna ge anledning till en 

sådan poesi, hade jag ej förut kunnat föreställa mig. Men hvad är det, som du icke kan 

ge både färg och glans och anda och lif ?”65 

60 Ovidius, Metamorfoser 10.152–154. Översättning Björkeson 2015.

61 Ovidius, Metamorfoser 10.166–167.

62 Hos Lukianos, Gudarnas dialoger 17 (Hermes och Apollo) och Philostratus d.y., Bilder 14, fin-

ner man versionen med Västanvinden, Zephyrus, som den som blir svartsjuk och hämndlysten 

därför att Hyacinthus föredrar Apollo framför honom.

63 Hyacinten som symbol för förgänglig kärlek förekommer i Hedvig Charlotta von Norden-

flychts sorgesång över en döende blomma, ”Över en hyacint”. Dikten tolkas ofta biografiskt, 

som en olycklig kärlekshistoria mellan författarinnan och en yngre man.

64 Brev från C. G. af Leopold 17/1 1823, Tegnér 1882, s. 188.

65 Brev från F. M. Franzén 10/1 1823, Tegnér 1882, s. 185.



kvhaa konferenser 114184

Tegnér i profil. Odaterad akvarell av L. H. Roos af Hjelmsäter. (Foto: Cecilia Heisser/Nationalmuseum.)

Tegnér som smakdomare över  
den romerska litteraturen

Innan Tegnér erhöll sin professur i grekiska var han docent i estetik. Inom ramen för 

ämnet estetik höll han år 1808 en föreläsning i romersk litteraturhistoria. Tyvärr är 

den inte bevarad i sin helhet. Föreläsningen rör värdet av de romerska litterära verken.



m a rti na björ k 185

Tegnér inleder med att sammanfatta det bästa av det grekiska och romerska. ”De 

fullkomligaste verken i tekniskt hänseende är verken av Homeros och Sofokles, Ver-

gilius Georgica och Aeneiden samt Horatius oden”, skriver han.66 Därefter delar han in 

den romerska litteraturen i tre perioder: före, under och efter Augustus, eller morgon, 

middag och kväll, som han kallar det. Det är under Augustus, middagstiden, som den 

romerska perioden når sin höjdpunkt, den epok som ofta kallas den litterära guld-

åldern.67

Under den första perioden nämns inledningsvis de äldsta författarna, av vilka en-

dast kvarstår fragment.68 Därefter avhandlas dramatikerna Plautus och Terentius, vilka 

båda ges stort utrymme.69 De får representera det som de romerska författarna var för 

nyhumanisterna och för Tegnér: efterhärmare av det grekiska.70 Framväxten av tale-

konsten tas också upp. Cicero nämns, men bara i förbigående, kanske därför att han 

av romantikerna ansågs vara en epigon och ointressant som författare i egen kraft. Av 

föreläsningen att döma är Tegnér av denna åsikt. Ur Ciceros rika produktion är det 

bara verket Brutus som omnämns.71 Däremot citeras Cicero beträffande sina uttalan-

den om andra författare.

Lucretius och Catullus är annars de, jämte nämnda dramatiker, som avhandlas i 

den första perioden.72 I jämförelse med Vergilius och Horatius didaktiska dikter är 

Lucretius versbildning enligt Tegnér ”rå” och ”kraftig”, hans språk ”icke nog varmt”, 

hans framställning ”ej nog bildande”.73 ”Han framställer sitt system så omständligt, 

så regelmässigt, så naket och utan prydnad, så att man lätt inser att hans afsigt blott 

är undervisning, intet aesthetiskt nöje.”74 Tegnér medger dock att De rerum natura 

trots allt har ”enskilta sköna och poetiska ställen”.75 Catullus har förmågan att ”förena 

ett lätt joller med känsla”.76 Elegierna betraktas som ”impromptuer”, spontana infall. 

Bland dem skattar han dikt nummer 65 till Hortalus främst, en dikt om den förlaman-

de sorgen som inträffat efter en broders död. Tegnér uppskattar den särskilt, eftersom 

66 Ur föreläsningen ”Romersk litteraturhistoria”, Tegnér 1913, s. 354.

67 Tegnér 1913, s. 356.

68 Tegnér 1913, s. 357–361.

69 Tegnér 1913, s. 361–367.

70 ”Grekiska litteraturen är rikare och självständigare, och förhåller sig i flera fall till den romers-

ka, som originalet till efterbildningen.” Ur ”I Jönköpings skola” 1827, SS II, s. 114.

71 Tegnér 1913, s. 368.

72 Tegnér 1913, s. 368–374.

73 Tegnér 1913, s. 369.

74 Tegnér 1913, s. 369–370.

75 Tegnér 1913, s. 370.

76 Tegnér 1913, s. 370.



kvhaa konferenser 114186

känslan i den är ”sann och skön, uttrycket elegiskt utan att vara sömnigt”; dessutom 

har den ett vackert slut.77

Tegnér förklarar den romerska litteraturens guldålder, ”middagen”, med republi-

kens fall. När romarna inte längre i första hand riktade sina krafter mot statsange-

lägenheter kunde konsten blomstra. Därtill kom uppmuntran från kejsar Augustus.78 

Vergilius är den store mästaren under denna epok. Hans mest fulländade verk anses 

Georgica vara, lärodikten om jordbruk. Det är skönheten i den som framhävs: ”Intet 

matt ställe, ingen släpande vers, intet prosaiskt utryck. De vanligaste och lägsta före-

mål få genom hans behandling glans och värde.”79 Slutligen berömmer Tegnér verkets 

originalitet. Även om det delvis är imiterat från Hesiodos Verk och dagar och andra 

didaktiska verk är detta i sammanhanget irrelevant, då verket måste betraktas ”såsom 

fullkomligen poetens eget”.80 Även eklogerna framhålls med sin ”mängd lysande bilder, 

ofta förfinade, ehuru ej idylliska känslor och framför allt en mästerlig versification, ett 

odlat och musikaliskt språk”.81

När det gäller Aeneiden försvaras den av den blivande professorn i grekiska gent-

emot de kritiker som hävdat att den är svag i jämförelse med Homeros epos. Iliaden, 

menar Tegnér, tröttar läsaren med allt sitt slaktande, och Odysséen tråkar ut med sin 

ständigt irrande huvudperson Odysseus.82 Aeneidens skönhet prisas, särskilt andra, 

fjärde och sjätte boken.83 Ändå blir det Homeros som vinner i längden. Homeros, 

hävdar Tegnér, skildrar inte sina personer; de skildrar sig själva genom sina handlingar 

och sitt tal.84

Därmed avslutas den augusteiska perioden abrupt, utan att ens Horatius eller Ovi-

dius har nämnts. Ingenting från den tredje delen finns bevarat, och vi vet inte vad som 

mer ingick i föreläsningen.

När Tegnér ska ranka Roms skalder i andra sammanhang är det Vergilius och Ho-

ratius som återkommer. I ungdomsdikten ”Skalderna” är det de två som nämns. När 

väninnan Martina von Schwerin förlorar sin dotter, som var ivrig latinstuderande, 

författar skalden en sorgedikt,85 i vilken han nämner Vergilius (kallad vid tillnamnet 

Maro), Horatius och Tacitus. Även i den ovan nämnda dikten ”Skaldebref ” (1815) är 

77 Tegnér 1913, s. 372.

78 Tegnér 1913, s. 374.

79 Tegnér 1913, s. 378.

80 Tegnér 1913, s. 379.

81 Tegnér 1913, s. 376.

82 Tegnér 1913, s. 380.

83 Tegnér 1913, s. 384.

84 Tegnér 1913, s. 384.

85 ”Till Martina, vid hennes dotters död” 1839.



m a rti na björ k 187

det Vergilius och Horatius som värderas högst av de romerska poeterna, med Ovidius 

som tredje namn i skaran.

I ett tal kallas Horatius av Tegnér ”den visaste bland skalder”,86 och han citeras som 

sagt ofta. I en föreläsning om Pindaros nämner Tegnér att Horatius ofta jämförs med Pin-

daros. Dock låter han den jämförelsen bli till grekens fördel.87 Visserligen har Horatius

många och stora poetiska förtjenster, oaktadt hans nedsättande i våra dagar, 

men som lyriker har han med Pindarus nästan ingen beröringspunkt. Horati-

us i sina bästa stycken är en glad sällskapsman, en angenäm husvän, en lärare 

till lefnadsvishet, till sans och måtta, på sin höjd en romersk medborgare, en 

förnuftig vän af sitt fädernesland. Men Pindarus besjunger hjeltar och är sjelf 

en hjelte i sången.88

Här ser vi igen hur Tegnér försvarar en romersk författare gentemot samtidens be-

lackare, men i slutändan låter den grekiska litteraturen avgå med segern i den estetiska 

kampen.

Nyhumanistiska ideal

Mellan åren 1812 och 1824 innehade Tegnér professuren i grekiska vid Lunds universi-

tet. I sin avskedsföreläsning vid universitetet beskriver han grekiskan som formfullän-

dad och ”smärt och afqvistad och rak som ett palmträd, med sin rika, men symmetris-

ka krona, och en näktergal sitter emellan bladen och sjunger”.89 Homeros, Sofokles, 

Platon, Herodotos och Xenofon kallar han de främsta: ”något mera fulländadt i detta 

afseende har hittills icke, så vidt jag vet, visat sig på jorden”.90

Det hörde till tidens nyhumanistiska strömning att anse grekernas litteratur för re-

nare och mer ursprunglig och originell än romarnas. Nyhumanisterna riktade kritik 

mot den romerska kulturen som de ansåg vara våldsam och själlös. Tegnér var en an-

hängare av dessa idéer och betraktade romarna som ”ett folk för svärdet ej för lyran”,91 

som fältherrar och politiker snarare än konstnärer. ”All kraft öfvergick der till handling 

och uppoffring, icke till dikt och lekar.”92 Den romerska poesin ”hade icke utvicklat 

86 ”I Jönköpings skola” 1827, SS II, s. 112.

87 ”Inledningar till föreläsningar öfver Pindarus” 1816. Se även Werin 1934, s. 202.

88 Ur ”Inledningar till föreläsningar öfver Pindarus” 1816, Tegnér 1874, s. 188.

89 ”Vid offentliga föreläsningarnas slut” 1824, SS II, s. 69.

90 SS II, s. 70. För Tegnérs förhållande till det grekiska språket, se Blomqvist 2016.

91 Tegnér 1913, s. 357.

92 Tegnér 1913, s. 357.



kvhaa konferenser 114188

sig ur nationens egna anlag, såsom den Nordiska eller Grekiska, och saknar i allmän-

het en bestämd nationalcaracter; och i sin högsta fullkomlighet röjer den ännu spår af 

detta sitt första ursprung”.93

Att göra grekiska till första språk framför latinet för skolelever var också en nyhu-

manistisk idé. Även om Tegnér tillstod grekiskans överlägsenhet i rikedom och ori-

ginalitet höll han inte med om just detta, då han menade att det latinska språket låg 

närmare till hands och fungerade som en sammanbindande länk mellan antik och 

modern bildning.94

Som bekant vurmade Tegnér för den fornnordiska litteraturen, som han ansåg äga 

nationalkaraktär, till skillnad från den romerska. Hans berömda verk Frithiofs saga 

(1825) är förstås en produkt av denna vurm. I dikten ”Kronbruden” (1841) deklarerar 

diktaren sin poetiska hemvist: han hör till ”Brages diktargille”. Professorn i grekiska 

identifierar sig alltså hellre med Brage än Apollon, och biskopen i Växjö stift, ett äm-

bete som han vid tiden för diktens tillkomst hade innehaft i sjutton år, diktar hellre i 

nordisk tradition än skriver psalmer som kung David.95 Med de romerska författarna 

verkar han inte vilja kännas vid något större släktskap, åtminstone inte litterärt sett.

Kärlek till det grekiska  
förmedlat via det romerska

Samtidigt får jag känslan av att Tegnér för syns skull undanhåller läsaren en genuin 

kärlek till romersk litteratur. När det gäller den prisbelönta ungdomsdikten ”Den 

vise”, som jag nämnde inledningsvis, valde Tegnér som underrubrik ett citat ur en 

av Vergilius ekloger, sub pedibusque videt nubes et sidera Daphnis, i översättning ”och 

under sina fötter ser Daphnis moln och stjärnor”.96 I Vergilius dikt är Daphnis en 

älskad herde som nyligen gått bort och sörjs av sina vänner. I livet efter detta har han 

höjt sig över sitt gamla jordeliv och sitter nu och blickar ned över världen. Bergen 

och träden sjunger hans lov och hyllar honom som en gud. Varför Tegnér väljer att 

citera Vergilius arkadiska idyll, som beträffande innehåll och uttryck står långt från 

hans egen hjältedikt, framgår inte. Dock vet vi att han beundrade Vergilius. Vergilius 

Eclogae, eller Bucolica som verket också kallas, är en romersk variant av Theokritos 

idyller, pastorala dikter förlagda till grekisk miljö.

93 Tegnér 1913, s. 358.

94 Lindberg 2003, s. 84–86.

95 Vännen och diktarkollegan, tillika psalmförfattaren, J. O. Wallin fick av Tegnér epitetet 

”Davidsharpan i Norden” i dikten Nattvardsbarnen (1820).

96 Vergilius, Bucolica 5.57. Brev till G. Rosén 9/2 1804, Brev I, nr 45.



m a rti na björ k 189

Vidare berättar den unge pristagaren att han som ”namnsedel” i den anonyma täv-

lingen valde Lucretiuscitatet Non ita certandi cupidus quam propter amorem, ”inte så 

mycket av tävlingslust som av kärlek”,97 ur De rerum natura.98 Kärlek? Till vad? Till 

diktkonsten? Taget ur sitt sammanhang kan Lucretiuscitatet förstås betyda rätt och 

slätt att Tegnér deltog i tävlingen, inte så mycket för tävlandets skull som för sitt in-

tresse att dikta. Kanske kan vi få en ledtråd om vi läser hur Lucretius formulerade det:

E tenebris tantis tam clarum extollere lumen

qui primus potuisti inlustrans commoda vitae,

te sequor, o Graiae gentis decus, inque tuis nunc

ficta pedum pono pressis vestigia signis,

non ita certandi cupidus quam propter amorem
quod te imitari aveo.99

Du, den förste som lyft ur mörkret en skinande fackla

och som med den spritt ljus över glädjen livet vill ge oss,

du som skänkt ära åt Greklands folk, dig följer jag troget

och sätter tryggt min fot i de djupa spår du har lämnat,

inte så mycket av tävlingslust som av kärlek och längtan

att söka ödmjukt likna dig.100

Den som tilltalas i dikten är Epikuros, grundaren av den filosofiska skola till vilken 

Lucretius ansluter sig. Lucretius inleder flera av sina böcker i De rerum natura med 

att hylla den grekiske filosofen. Det är troligen inte materialisten Epikuros som den 

blivande prästen och biskopen Tegnér hyser beundran inför. Poängen, tror jag, är den 

grekiska filosofins och litteraturens storhet, för vilken en senare författare böjer sig i 

vördnad. Men det är ändå betecknande för Tegnérs förhållande till den antika littera-

turen, att när han väljer ett citat som ska etikettera honom som författare i den utlysta 

tävlingen, blir det ett som uttrycker beundran för det grekiska, men som är hämtat ur 

den romerska litteraturen. Det var i den han hade sin grund och det var den litteratur 

som hans bildade samtid hade läst. Den kärlek som utgör drivkraften för hans dikt blir 

därför, som jag tolkar det, trefaldig kärlek: till diktandet på det egna modersmålet, till 

97 Översättning Björkeson 2018.

98 Lucretius, De rerum natura 3.5.

99 Lucretius, De rerum natura 3.1–6.

100 Översättning Björkeson 2018.



kvhaa konferenser 114190

de grekiska mästarna samt till de romerska författarna som står i tacksamhetsskuld till 

sina grekiska föregångare och uttrycker sin beundran inför dem.

En gudom uppenbarar sig

I den antika epiken var det litterär sed hos författarna att i inledningsraderna be om 

bistånd från en gud, ofta en musa, om inspiration till verket. Men ibland uppenbarar 

sig gudarna själva för författaren för att ge råd om det påbörjade litterära projektet. 

Även om detta poetiska grepp har sitt ursprung hos grekerna,101 har det blivit känt för 

eftervärlden via den romerska litteraturen, och då inte bara inom epiken.

I Vergilius sjätte eklog är herdediktaren i färd med att besjunga kungar och strider. 

Då dyker Apollo (med tillnamnet Cynthius) upp och förmanar poeten att hålla fast 

vid herdepoesin och ge upp tanken på att skriva hjältedikter.102 Något liknande sker 

i Ovidius Amores. I samlingens första dikt berättar skalden hur han har påbörjat en 

dikt om krig och hjältebragder på hexameter, men störs av Cupido som rycker bort en 

versfot från varannan rad.103 Kärleksguden vill förstås att poeten ska dikta på kärlekens 

versmått, elegiskt distikon, och förvandlar därför varannan hexameterrad till penta-

meter. I den andra bokens första dikt förklarar diktaren att Amor har befallt vad han 

ska skriva.104 Och i den dikt som inleder tredje boken möter diktaren två muser som 

representerar Elegien respektive Tragedien. Den senare förmanar honom att överge 

den lättsinniga genren kärlekselegi och i stället ägna sig åt den högstämda tragedien.105

En liknande scen återfinns i Tegnérs hyllningsdikt till brodern Elof:

Och bäst jag diktade, det sken i qvällen,

och från Olympen nedsteg en gestalt,

med lyran i sin hand, och på min panna

hon lade fingret, hviskande till mig:

Du menar godt, men orätt är din väg

och det förbund, som här du ville stifta

om ock det bildas, leder ej till målet.106

101 I Kallimachos Aitia 1 dyker Apollon upp för att ge diktaren skrivråd.

102 Vergilius, Bucolica 6.1–12.

103 Ovidius, Amores 1.1:3–4.

104 Hoc quoque iussit Amor. Ovidius, Amores 2.1.3.

105 Ovidius, Amores 3.11–32.

106 ”Elof Tegnér”, SS 1876, s. 368. Originaldikten författades vid broderns död år 1815, men bear-

betades. De citerade raderna ovan sägs vara tillagda så sent som på 1840-talet, se Werin 1934, 

s. 314–316.



m a rti na björ k 191

En gudom uppenbarar sig för den skrivande poeten och övertalar honom att tänka 

om, att ändra riktning. Den första tanken som slår läsaren är troligen att det är Apollo 

som stiger ned till den diktande poeten. I den rollen möter vi Apollo hos Kallimachos 

och Vergilius. Men så omtalas gudomen med ”hon”. Av muserna, vilkas ledare Apollo 

är, är det Terpsichore, musan för dans och sång, som avbildas med lyra. Men hon bor 

inte på Olympen. Muserna håller till på Parnassos eller Helikon, beroende på vilken 

tradition man följer. Men kanske är det faktiskt så att Tegnér låter henne få sitt hem 

på Olympen. I hans dikt ”Onar och Kalliope”, även kallad ”Drömmen och sångmön”, 

(ca 1840) är Kalliope dotter till Apollon (som är den grekiska varianten av namnet), 

trots att alla muser enligt myterna är döttrar till Zeus.

Musans ärende är att förmana poeten till försoning:

Det skönas blomma växer icke opp

på polemikens ofruktbara grund

Närmare bestämt handlar det om nedgrävning av stridsyxan i en litterär fejd.107 Den 

litterära striden mellan fosforisterna, med Atterbom i spetsen, och den gamla skolan, 

företrädd av Leopold, pågick under flera decennier. Tegnér var aldrig någon egentlig 

kombattant i striden, men umgicks med planer på att starta en tidskrift som skulle 

utgöra en motrörelse. Han kom dock på andra tankar, och tidskriften blev aldrig av.

Det epifaniska motivet är således grekiskt men förmedlat via den romerska littera-

turen. Den direkta uppmaningen från guden till poeten för tankarna till Ovidius be-

handling av motivet.

En lyrans man

Esaias Tegnér var bildad i latin och den romerska litteraturen som få, men betrak-

tade sig aldrig som någon riktig latinare. Han uttryckte missnöje med sin förmåga att 

författa på latin, trots att han beundrades för sina färdigheter i det latinska språket. 

Dessa färdigheter hade grundats i tidiga år. Det föll sig naturligt för honom att citera 

ur den romerska litteraturen, men han gör det företrädesvis i sina brev och tal, inte 

lika mycket i poesin. I breven och talen strör han latinska litterära citat här och där, 

för att uttrycka något kvickt eller kärnfullt, för att understryka vad han vill säga, för att 

undervisa eller knyta an till läsarens eller åhörarens gemensamma bildning. De förslag 

på påverkan från romersk poesi som har framförts utöver dem jag nämnt ter sig ofta 

långsökta och inte särskilt övertygande.

107 Se t.ex. Werin 1934, s. 313 ff. och Lotass 2013.



kvhaa konferenser 114192

Påfallande lite i Tegnérs stora produktion påminner om den romerska litteraturen. 

Visst förklaras det av att han var professor i grekiska och att hans hjärta klappade för 

det grekiska språket och den grekiska kulturen, men också att han var barn av sin tid. 

Litterär självständighet och originalitet var egenskaper i litteraturen som upphöjdes 

av romantikerna och nyhumanisterna. Som den konstnär Tegnér var ansåg han att det 

var i den grekiska litteraturen som man fann poetisk fulländning. Han ville identifiera 

sig mer med den kulturen, med Kalliope som musa. På samma sätt intresserade han sig 

mer för det nordiskt folkliga och såg sig som en poet i Brages tjänst.

Det låg i tiden att betrakta de romerska författarna som epigoner. De imiterade gre-

kerna utan att överträffa dem. I sin föreläsning om den romerska litteraturen förklarar 

Tegnér denna brist: romarna var världserövrare och politiker. Även om Tegnér erkän-

ner storheten hos flera romerska författare, särskilt Horatius och Vergilius, vilka han 

försvarar mot samtidens klander, är likväl grekerna oöverträffade. De romerska förfat-

tarna får stå i bakgrunden. De tillhörde ett folk som i första hand var svärdets och inte 

lyrans män. Således är det romarnas manlighet, hjältemod, ståndaktighet, pliktkänsla 

och levnadsvisdom som bör framhållas. De romerska författarnas svenska arvtagare, 

Adlerbeth och Lundblad, förlänas hyllningsdikter i festlig akademisk tradition med 

tydliga influenser från romersk poesi. När Tegnér diktar i denna stil är det just i en tra-

dition, och dessutom med dikter tillägnade män som tillhör en äldre generation med 

andra ideal. Själv ansåg han sig inte höra till kretsen av ”Latiens nordiska skalder”. I de 

flesta andra fall använder Tegnér den romerska litteraturen för att uttrycka beundran 

för dess grekiska föregångare. Vergilius och Horatius i all ära, men Homeros och Pin-

daros låg honom varmare om hjärtat.



Christina Svensson

Tegnér och skrattet

Några exempel från hans diktning

Tegnérs användning av humor, komik, satir och den romantiska ironin i sitt förfat-

tarskap är inte så väl undersökt som Atterboms, Almqvists och Claes Livijns humor 

och ironi. Orsaken är naturligtvis att Tegnér inte skrev romaner eller noveller och att 

hans diktning och versepos inte har skapat något större intresse genom sin komik och 

humor. I Stig Hallgrens Jean Paul och Sverige. En undersökning av Jean Pauls betydelse 

för svensk romantik 1800–1840 blir det i stället skoltalen som nämns som exempel på 

Jean Pauls inflytande på Tegnér. Här handlade det således inte om humor utan om 

en humanistisk syn på barn och deras uppfostran. Hallgren nämner också Tegnérs 

föreläsningar i estetik 1808, men framhäver att Tegnér aldrig fullständigt delade Jean 

Pauls estetiska ställningstaganden.1 I Jonas Asklunds avhandling om Jean Pauls estetiks 

betydelse i svensk romantik omtalas Tegnér inte alls, och det behövs inte heller, därför 

att Jean Pauls inflytande på Tegnérs humoristiska dikter inte tycks ha varit särskilt stort.2

Min egen bild av Tegnér har präglats av annat än hans humor, såsom Tegnérs hyll-

ning till poesin, diktandet, inspirationen och hänryckningen. I hans dikter finns också 

ett tema som var vanligt under romantiken, nämligen spänningen mellan den ändliga 

världen och den oändliga. Längtan bort – bort till en transcendental verklighet, det 

eviga, en himmel eller en gud – är ett annat viktigt tema. Tegnér skildrar denna längtan 

tragiskt eller melankoliskt. En av huvudtankarna i det sjunde programmet i Jean Pauls 

Vorschule der Ästhetik, påpekar Jonas Asklund i sin avhandling, är att denna längtan 

också kan skildras komiskt. Upplevelsen av det ändligas intighet inför det oändliga 

kan lika gärna upplevas ur ett komiskt som ett melankoliskt perspektiv, menar Jean 

1 Hallgren 1988, s. 99–113.

2 Asklund 2008.



kvhaa konferenser 114194

Paul. Det handlar inte om en enskild utpekad löjlig person utan om hela mänsklig-

heten och dess dårskap. Det är således en medkännande humor.3

Jonas Asklund påpekar att den vikt som läggs på humorn i Jean Pauls estetik gör 

den till något mer än bara det satiriska, parodiska och ironiska. Jean Paul kallar också 

humorn för det omvänt sublima. I stället för längtan bort från den materiella till det 

oändliga eller idévärlden vänder Jean Paul på perspektivet och betraktar den ändliga 

världen och människan i den utifrån det oändligas synvinkel.4

De få exemplen

Materialet, när det gäller Tegnér och humorn, är ganska magert. Han skrev få humo-

ristiska, satiriska och ironiska dikter, och det finns inte mycket skrivet om hans förfat-

tarskaps humoristiska sida. Tegnér var dock känd inom vänkretsen för sin kvickhet, och 

följande epigram, som Tegnér skrev till Christoffer Heurlin när de båda herrarna hade 

förväxlat hattar, visar den vänliga humorn som fanns vännerna emellan och i Härberget:

Ett misstag åter! Men tillstäd mig

få rätta det, ty huru det är fatt

jag byter gerna hufvud med dig

men icke hatt.5

Epigrammet är svårt att datera men det skulle kunna vara skrivet vid riksdagen i Stock-

holm 1829. Här finns det ju en mycket vänlig humor, vilket skiljer den från de politiskt 

satiriska dikterna ”Hammarspik” och ”Oppositions-Talare”. Skämtet är egentligen 

inspirerat av ett odaterat brev som Johan Olof Wallin skrev till Tegnér.6

Voltaire menade att alla genrer är viktiga utom de tråkiga. Det finns trots allt några 

dikter och versepos där Tegnér lockar läsaren till skratt. Det sker på många olika sätt. 

Hans roliga dikter kan vara allt ifrån vänligt humoristiska till elakt satiriska.

Jag har endast valt ut två satiriska dikter och två inledande dikter till ett ofullbor-

dat versepos som underlag till den här artikeln. Det har bland annat inneburit att jag 

har uteslutit den kända satiriska dikten ”Hammarspik” och den skickliga parodin i en 

födelsedagsdikt skriven till landshövding af Klinteberg 1826. Parodin har jag analy-

serat i några tidigare uppsatser.7 Jag har också uteslutit Frithiofs saga, som innehåller 

3 Asklund 2008, s. 16–18.

4 Asklund 2008, s. 18, 23.

5 SD V, s. 95.

6 Brevsamling Tegnér 1829, LUB.

7 Svensson 2003 och Svensson 2020.



chr isti na sv ensson 195

många humoristiska situationer, därför att jag vill visa på en utveckling i Tegnérs hu-

moristiska diktkonst och därmed gör ett begränsat urval. Frithiofs saga kräver en större 

utredning än vad som får plats i en mindre artikel. De två första dikterna som jag ska 

analysera är två satiriska dikter, ”Halkan”, som är tryckt för första gången 1819, och 

”Oppositions-Talare”, som är skriven under riksdagen 1829. Jag avslutar med dikterna 

”Jätten Finn” och ”Gerda” som skulle inleda ett versepos kallat Helgonabacken eller 

Minnen af Lund. Prologen ”Jätten Finn” trycktes första gången 1829,8 och ”Gerda” är 

endast tryckt postumt.

”Halkan” – en satirisk dikt i 1700-talsstil

Den först omtalade dikten ”Halkan” är skriven på vintern. Diktjaget sitter och tittar 

ut genom sitt fönster, kanske från Tegnérs bostad på Gråbrödersgatan i Lund, och 

han får se hur den ene efter den andre som promenerar förbi halkar. Dikten är en 

parodi på dödsdansen. Alla är jämlika inför halkan på isen. Här ramlar gammal som 

ung, rik som fattig, man som kvinna och alla förlorar jämlikt sin värdighet. De sista 

två stroferna lyder:

Se, två Recensenter mötas

vidtberömda för talang.

Deras pannor sammanstötas,

hör Ni bara hur det klang.

Nya, gamla

scholan ramla,

Amen, Amen, jorden sang.

Dock – jag vill ej stå här länger

mina Bröder till förfång.

Ut ibland dem jag mig tränger,

ännu är dock dagen lång;

men till natten

slår jag vatten

öfver gatan än en gång.9

Den här dikten är ofta citerad som exempel på Tegnérs sinne för det komiska.

8 SD V, Kommentar, s. 176.

9 SD III, s. 59–61.



kvhaa konferenser 114196

”Halkan” är först tryckt i Stockholms Posten 1819, och den blev mycket populär. Den 

tonsattes av en anonym person och sjöngs vid många festliga tillfällen.10 I ”Halkan” 

finns ironi och drift med olika människors försök att behålla sin värdighet. De som 

främst halkade på isen var representanter för olika typer, klasser, kön eller yrkesgrup-

per, det vill säga inga individer med namn. Det är en satir över de olika personligheter-

nas anspråk och egenskaper. Det här exemplet på satir har sina rötter i 1700-talet hos 

Pope och Boileau, och det är i Sverige representerat av till exempel Anna Maria Lenn-

grens dikt ”Portraiterne” och Kellgrens ”Ljusets fiender”, där inte namngivna personer 

kritiseras utan mer en speciell karaktär, som adelsdamen i ”Portraiterne” eller pastorn, 

svärmaren och spionen i ”Ljusets fiender”.

Jean Paul, som Tegnér också nämnde i sina föreläsningar i estetik 1808, delar in hu-

morn i olika huvudegenskaper. En av dem är att humorn i stället för att rikta sig mot 

enskilda personer vänder sig mot hela mänsklighetens dårskap. Han betonar också att 

humorn bygger mer på känslan än på intellektet.11 Louise Vinge har i en artikel påpe-

kat att receptionen av satiren och det satiriska förändras över tid.12 Det gäller den här 

dikten också. Om läsaren känner till Tegnérs samtid blir det lättare att förstå vem sa-

tiren riktar sig mot och varför.

”Oppositions-Talare” – en dikt  
som aldrig borde ha tryckts

Nästa satiriska dikt var aldrig avsedd att tryckas, men genom att den spreds blev 

Tegnér en mycket kritiserad person. Det handlar om dikten ”Oppositions-Talare”, 

skriven vid riksdagen 1829 och uppläst i ett privat sällskap.

Enligt Louise Vinge försvann satiren som genre under 1700-talet, och i stället kom 

olika typer av texter med en satirisk hållning. I sin artikel betonar hon hur kortvarig 

satiren är. Den är svår att förstå därför att de händelser som blir utsatta för satir inte 

alltid är aktuella, utan det roliga förstås bara om man rekonstruerar de åsyftade före-

teelserna. Detta gäller i högsta grad ”Oppositions-Talare”, skriven på Sinclairvisans 

meter, precis som ”Hammarspik”. Dikten riktar framför allt sitt hån mot Riddarhuset 

och förlöjligar några namngivna medlemmar.

Diktens tillkomsthistoria har utretts av Ewert Wrangel. Dess upphov finns i Jacob 

Hessen Hamiltons förslag till motion i Riddarhuset att några helgdagar skulle dras in 

samt att långfredagen, Kristi himmelsfärdsdag och Marie bebådelsedag skulle flyttas 

10 SD III, Kommentar, s. 322–326 samt Eliæson & Norlind 1946, s. 59.

11 Pagrot 1962, s. 137.

12 Vinge 1991.



chr isti na sv ensson 197

till en söndag. Hamilton menade att landet därigenom skulle kunna göra betydande 

ekonomiska vinster och öka arbetarnas antal dagsverken. Förslaget motiverades med 

materialistiska upplysningsidéer som Tegnér tidigare hade kritiserat i reformations-

talet och i ”Epilog vid Magisterpromotionen 1820”. Redan i Riddarhuset väckte mo-

tionen opposition och många ledamöter ville förhindra att förslaget skickades vidare 

till riksdagen. Trots allt lämnades motionen in, men Hamilton uteslöt då flyttningen 

av långfredagen till en söndag, därför att han ansåg att tiden inte var mogen för en så-

dan förändring.

Även som nutida läsare måste man faktiskt förundras över förslaget att flytta lång-

fredagen till en söndag. Det innebär ju att Bibeln hade fått skrivas om. Jesus kunde inte 

uppstå på den tredje dagen utan på den åttonde om påskdagen skulle firas nästa sön-

dag. Utskottets utlåtande skrevs av Tegnér, och motionen avstyrktes i kraftfulla orda-

lag av honom. Språket i Tegnérs betänkande liknade inte den vanliga riksdagsprosan, 

och det avvek framför allt genom sitt rika bildspråk. Bondeståndet var förtjust över 

yttrandet, och det begärde att 1 000 extra exemplar skulle tryckas. I Riddarhuset lät 

det annorlunda och yttrandet kritiserades starkt. Adeln kände sig framför allt provo-

cerad av tonen och stilen i skrivelsen. Det är Riddarhusets debatt om betänkandet som 

Tegnér driver med i dikten; Riddarhuset hade bland annat angripit ordvalet i Tegnérs 

utlåtande. Uttryck som ”solens portar” eller ”mensklighetens högsta och egentliga Rid-

darhusOrdning” tog adeln avstånd ifrån enligt Riddarhusets protokoll. Löjtnant Per 

Reinhold Bråkenhielm gick till personligt angrepp på Tegnér. Han var son till Per Brå-

kenhielm (1754–1835), kyrkoherde i Pjätteryds församling i Växjö stift. Kyrkoherden 

och Tegnér kom senare att ha bittra meningsmotsättningar i några kyrkliga ärenden. 

Betänkandet fick trots invändningarna stöd av majoriteten av rösterna.13

Tegnér skrev ”Oppositions-Talare” i goda vänners lag och läste upp den för de 

andra. Carl Gustaf von Brinkman anlände och tog en avskrift av satiren. Därefter 

sprang han iväg så fort han kunde till grevinnan Björnstjärna, som hade mottagning, 

och sedan var katastrofen ett faktum. Dikten blev allmänt känd och flera tidningar 

kritiserade både skaldestycket och Tegnér. Det skrevs också hånfulla dikter som var 

riktade mot biskopen och författaren. Konsekvenserna av allt detta har bedömts olika 

inom Tegnér forskningen. Ewert Wrangel menar att händelserna blev en vändpunkt i 

Tegnérs liv och att de ledde till att Tegnér utvecklades i konservativ riktning. Wrangel 

menar också att de här händelserna så småningom bidrog till Tegnérs sinnessjukdom.14 

13 Wrangel 1919. Citaten från Jansson 1948, s. 258.

14 Wrangel 1919, s. 63.



kvhaa konferenser 114198

Göte Jansson har en helt annan uppfattning. Han anser att turbulensen inte påverkade 

Tegnér, vars politiska uppfattning var stabil och genomtänkt.15

Diktens fyra första strofer lyder:

Oppositions-Talare

På Riddarhuset härom dan

uppfördes stort spektakel.

Opposition, som den är van,

den gjorde der mirakel.

Det var också, som ryktet lopp,

en vigtig sak å bane.

Vältaligheten svällde opp

som kam på retad hane.

Herr Geyerstam steg först på bänk:

”Jag är en vän av ljuset,

men räds att man gjort narr, betänk,

af sjelfva Riddarhuset.

Vårt majestät går då i quaf,

och folket man förvillar.

Det är Herr Geyerstam, Herr af

han sjelf, som slikt ej gillar.”

Bort, bort med solens portar, skrek

en Uggla helt naturligt;

jag tål ej ljuset och dess lek

det är mig för figurligt. –

Det fins ej allvar nog uti

den skrift, sad Fredrik Boye.

Ett värdigt språk det fordra vi

Hur vildt vi sjelfva skoje.

Nu reste sig med makt Herr Bråk-

enhjelm, en man att rosa.

Är det, sad han, ett Vtskottsspråk?

Är det en Riksdagsprosa?

15 Jansson 1948, s. 258–261.



chr isti na sv ensson 199

Hvad bocksprång! Jag är född i Småln,

har lärt dess melodier:

Gif akt, jag vill ha fläsk i kåln

och rim i Poesier.16

Jean Paul och Karl Solger uppfattade humor som ett uttryck för medlidande och 

tolerans med medmänniskorna. Detta gjorde också Kierkegaard. Romantikernas 

humorbegrepp innebar en identifikation med ”offret”. Läsaren skulle inte skratta åt 

utan le med. Den aggressiva och utpekande komiken definieras som exempel på en 

låg humor.17 ”Oppositions-Talare” är en politisk pamflett utan medkänsla med de 

angripna personerna. Den liknar samtida smädande dikter som publicerades i tid-

skrifter. Dikten var skriven och uppläst i en liten krets av goda vänner och inte avsedd 

att spridas eller tryckas.

”Jätten Finn” och ”Gerda” – två dikter  
ur ett planerat versepos

Slutligen ska jag presentera de två första dikterna, ”Jätten Finn” och ”Gerda”, ur ett 

mer seriöst projekt, nämligen ett planerat versepos kallat Helgonabacken eller Minnen 

af Lund. Här är de litterära ambitionerna betydligt högre. De två dikterna blev färdiga 

innan Tegnér flyttade från Lund 1826, men hela verseposet blev klart först under den 

så kallade sjukdomstiden. Tegner skickade ett färdigt manuskript den 15 augusti 1842 

till sin brevvän och litteräre rådgivare Carl Gustaf von Brinkman, som lade in en liten 

lapp i manuskriptet: ”Gerda, fulländad [d.v.s. avslutad], men misslyckad, omarbet-

ning; rimsaga i 12 sånger.”18 ”Jätten Finn” skulle enligt Tegnér vara prolog till det 

planerade verseposet. Under Stockholmsvistelsen 1828–1829 lånade Tegnér Brink-

mans avskrift av det manuskript som han hade skickat till Brinkman med ett brev den 

16 februari 1826. Tegnér gjorde en del ändringar innan han läste upp ”Jätten Finn” 

på Svenska Akademiens högtidsdag 1828. Dikten blev mycket uppskattad av de när-

varande. Bernhard von Beskow lät trycka dikten i Heimdall 1829, och den översattes 

redan samma år till danska och tyska.19 Tegnér var mycket tveksam till tryckningen. 

Han ville ha hela eposet klart innan de enskilda delarna trycktes, men trots det lät han 

övertala sig.

16 SD V, s. 96–97. Se också Kommentar, s. 165–197.

17 Nationalencyklopedin, humor. http://www-ne-se.ezproxy.ub.gu.se/uppslagsverk/encyklopedi/

lång/humor (hämtad 30/12 2023).

18 SD VII, Kommentar, s. 361.

19 SD V, Kommentar, s. 165, 169, 175–176, 196.

http://www-ne-se.ezproxy.ub.gu.se/uppslagsverk/encyklopedi/l�ng/humor


kvhaa konferenser 114200

Under romantiken ökade intresset för medeltiden. I både Lund och Köpenhamn 

uppmärksammades epoken, och Tegnér inspirerades av Lunds domkyrka och dess 

förs ta ärkebiskopar. Sagor och sägner blev också populära under romantiken, och i 

samtida reseskildringar och dagböcker omnämns berättelsen om jätten Finn, vilket vi-

sar på att sagan var levande och aktuell. Upplysningar om den historiska bakgrunden 

hämtade Tegnér framför allt från Saxo Grammaticus Gesta danorum. Huvudmotivet 

skulle i Tegnérs versepos vara kampen mellan hedendom och kristendom. I den tidiga 

tyska romantiken introducerades motivet först av Friedrich Schelling och August Wil-

helm Schlegel. Den senare pekar just på att kampen mellan nya och gamla gudar var 

ett viktigt ämne för poetisk behandling.20 I Helgonabacken skulle det också finnas ett 

erotiskt motiv knutet till Gerdas och Axel Hvides kärlek. I den romantiska versberät-

telsen, som Tegnér introducerade i Sverige med Axel (1822), var kärleken ett huvud-

motiv.21 Planerna och de två första dikterna tyder på att Tegnér med Helgonabacken 

ville skapa något helt nytt.

”Jätten Finn” är förmodligen den mest lästa dikten i Lund. De flesta barn har hört 

den läsas och sett den förstenade jätten Finn i domkyrkans krypta. Kunskapen om 

kyrkans tillkomst har lundaborna från Tegnérs dikt ”Jätten Finn”, där det berättas att 

Sankt Laurents kom till Lund från Saxland men inte hade någon kyrka att predika i. 

Jätten Finn lovade att bygga en sådan om han fick Sankt Laurents ögonpar som belö-

ning, men om missionären kunde gissa jättens namn behövde han inte betala. När jät-

ten Finn nästan var klar och bara den sista stenen fattades, kom Laurents på vad Finn 

hette och då började det hända saker:

”Och heter jag Finn, af jätteätt,

ej läggs så lätt

den stenen – den eden jag svär dig.

En evig ruin skall din kyrka stå,

och utanpå

och innantill aldrig bli färdig.

[---]

Och allt sen den tiden, mång hundra år,

som templet står,

jemt något fattas uppå det.

20 SD V, Kommentar, s. 175.

21 Elam 1985, s. 7.



chr isti na sv ensson 201

Der bygges förgäfves, år ut och år in,

och dertill Finn

är skuld – och ej DomkyrkoRådet.22

Tegnér kallade själv dikten ”Jätten Finn” en romans med den betydelsen att det är en 

episk lyrisk dikt av folkvisekaraktär. Mot den definitionen talar den ironiska förfat-

tarhållningen, och det gör att projektet inte liknar den romantiska episka romansen. 

Dikten blandar olika genrer som folkvisan och romansen med den humoristiska 

ironiska dikten, där det är författarhållningen som är ironisk. En viktig del av ro-

mantikens poetik är dess betoning av att dikten är en autonom skapelse av det dik-

tande subjektet. Författaren var en mycket central gestalt i romantikens estetik. Den 

romantiska ironin uppkommer genom den skillnad som uppstår mellan å ena sidan 

berättarens och/eller karaktärernas synvinkel och å andra sidan författarens synvinkel 

såsom det kan utläsas ur verkets helhet.

I nästa dikt fortsätter spänningen mellan sagans verklighet och Lunds historiska 

medeltidsverklighet. Den skildrar nämligen mötet mellan jättedottern Gerda och 

Axel Hvide. Gerda var dotter till Finn, och Axel Hvide blev så småningom biskop 

Absalon. Nu får läsaren en ny version av händelseförloppet av Gerda. Hon menar att 

jätten Finn efter sitt nederlag i Lund inte alls blev förstenad utan att han flydde till 

Romeleåsen där Gerda befinner sig. På Romeleåsen finns därför Finns grav. Här möts 

hedendom, Gerda, och kristendom, Axel, i något som uppenbart skulle komma att ut-

veckla sig till en kärlekshistoria. Författarens lekfulla och ironiska hållning blir tydlig i 

de avslutande raderna, och dikten avslutas liksom ”Jätten Finn” med ett illusionsbrott:

Medan Axel grubblar så,

lampor slockna, stjernor gå –

Gerda vida mer förnuftig,

i sin löfsäng, sval och luftig,

vaggas, slumrar, natten lång,

vaknar – först i nästa sång.23

I ”Jätten Finn” krockar två olika verkligheter med varandra, nämligen sagans värld och 

det dåtida Lunds värld, och olika perspektiv på händelseförloppet möts. Författarens 

kommentar till läsaren, där ansvaret för att Lunds domkyrka inte blir färdig läggs på 

en fiktiv jätte och inte på domkyrkorådet, bryter illusionen och gör läsaren medveten 

22 SD V, s. 26–27.

23 SD V, s. 45.



kvhaa konferenser 114202

om att det lästa är fiktion. Här finns ett metapoetiskt perspektiv. På ett liknande sätt 

låter författaren Gerda vakna först i nästa sång, och själva skapelseprocessen kommer 

i fokus och det metapoetiska perspektivet fördjupas. Tegnér avslutar således båda dik-

terna med romantisk ironi.

Schlegels och Lord Byrons uppfattning  
om den romantiska ironin

Det var bland andra Friedrich Schlegel som definierade den romantiska ironin i några 

av sina Lyceum- och Athenäum-Fragmente. Den romantiska ironin beskrivs på flera 

olika ställen i hans författarskap, således inte i ett sammanhållet dokument, vilket 

försvårar bestämningen av vad han egentligen menar med romantisk ironi. I det be-

römda Athenäum-Fragment 116 (1798) beskrivs den romantiska poesin som en pro-

gressiv universalpoesi som i sig förenar olika genrer och sätter poesin i förbindelse 

med filosofin och retoriken. Schlegel nämner inte begreppet romantisk ironi i just 

det här dokumentet, utan han använder i stället ordet ”Witz” två gånger. Han skriver 

att ”Witz” ska poetiseras och att ”Witz” är för filosofien vad den romantiska poesin 

är för konsterna.24 ”Witz” betyder många olika saker genom århundradena. I Metzler 

Literatur Lexikon nämns inte något om Schlegels definition, men enligt lexikonet 

betydde det på 1600-talet ett skämt eller esprit. På 1700-talet kom ”Witz” att framför 

allt gälla språkliga skämt. Kant och även Jean Paul definierade det som en överras-

kande förbindelse mellan olika heterogena föreställningar, kategorier och normer.25

Ironi är ett proteiskt begrepp som har genomgått många förvandlingar. De flesta 

forskare som sysslar med romantisk ironi betonar hur svårt det är att definiera begrep-

pet eftersom det beskrivs på många olika ställen som kan vara motsägelsefulla. Även 

andra författare och filosofer som Novalis och Solger bidrog med definitioner på ro-

mantisk ironi. Nationalencyklopedin definierar termen så här: romantisk ironi är när 

”författaren själv bryter illusionen genom att tilltala läsaren och kommentera sitt verk”. 

Ironin framhäver också att dikten är en autonom skapelse av det diktande subjektet.26 

Inge Jonsson skriver om romantisk ironi i Idéer och teorier om ordens konst, och han 

betonar dess ”djärvt stämningsbrytande effekter” och framhäver att den romantiska 

ironin för Friedrich Schlegel var ”den enda möjliga attityden inför en motsägelsefull 

verklighet om man nämligen ville fånga in den i dess helhet. Den ironiske intar en klu-

24 Schlegel 1975, s. 22–25.

25 Mezler Literatur Lexikon 1990, s. 505.

26 Nationalencyklopedin, romantisk ironi. http://www-ne-se.ezproxy.ub.gu.se/uppslagsverk/

encyklopedi/lång/romantisk-ironi (hämtad 30/12 2023).

http://www-ne-se.ezproxy.ub.gu.se/uppslagsverk/encyklopedi/l�ng/romantisk-ironi


chr isti na sv ensson 203

ven attityd, han är närvarande men iakttar ändå skeendet med distans.”27 Ett verk som 

under den här tiden i Tyskland ansågs innehålla romantisk ironi var Ludwig Tiecks 

komedi Der gestiefelte Kater (1797), som liksom Tegnérs planerade epos bygger på en 

saga.

Schlegel använde ordet ”Ironie” bland annat i ”Über die Unverständlichkeit” 

(1799). Här betonar Schlegel att ironins hemvist är filosofin och att det endast är po-

esin som kan stiga upp till filosofins höjder, medan den retoriska ironin är begränsad 

till enskilda satiriska ställen. Även Sokrates ironi är mer upphöjd än retoriken. Roman-

tisk ironi menar Schlegel omfattar mer än bara det retoriska begreppet och utvidgas 

till att bli en filosofisk, poetisk och existentiell kategori. I detta avsnitt ingår ”Ironie 

über die Ironie”.28

Under 1960-talet framhävde Ingrid Strohschneider-Kohrs att Schlegels definition 

av romantisk ironi har utvecklats ur Kants och Fichtes transcendentalfilosofi. Helmut 

Schanze och Roland Heine undersökte på 1980-talet de sokratiska och retoriska ironi-

begreppens betydelse.29

Hade Tegnér läst Friedrich Schlegels texter? Enligt Lunds universitetsbiblioteks 

utlåningskatalog lånade han den 8 mars 1820 Friedrich Schlegels föreläsning ”Ueber 

die neuere Geschichte” som hölls i Wien 1810. Boken handlade således om modern hi-

storia och inte om estetik. Friedrich Schlegel nämns aldrig i Tegnérs brev. Hur mycket 

Tegnér hade läst av Friedrich Schlegels skrifter på 1820-talet är således svårt att bedö-

ma, men det finns likheter mellan Schlegels definition och Tegnérs användning av ro-

mantisk ironi i ”Jätten Finn” och ”Gerda”.30 Samtidigt ingår dikterna i ett ofullbordat 

versepos, vilket innebär att den helhet som Schlegel bygger sin teori på saknas.

Tegnér läste däremot Lord Byron på 1820-talet, när han planerade Helgonabacken 

och skrev de två inledande dikterna. Romantisk ironi förknippas med Lord Byron i 

engelsk litteraturhistoria. Martina von Schwerin diskuterade Byron med Tegnér i brev, 

och han fascinerades av dennes dikter och romanser men svängde i början mellan be-

undran och avståndstagande. Byron nämns första gången i ett brev till von Schwerin 

den 2 september 1820. Tegnérs intresse fördjupades i mitten av 1820-talet och i några 

av hans dikter finns allusioner till Byrons författarskap. I ett brev den 1 maj 1825 till 

Brinkman nämns Byrons versepos Don Juan.31 Byron använde sig av den romantiska 

ironin i bland annat det här verket.32 Genren epos är i det här sammanhanget intres-

27 Jonsson 1971, s. 108–109.

28 Schlegel 1975, s. 102.

29 Oesterreich 2003, s. 352, 355 f.

30 Silow 1913, s. 41, 85.

31 Brev II, s. 142, samt III, s. 248.

32 Baldick 2004, s. 222.



kvhaa konferenser 114204

sant därför att romanen enligt Schlegel är den mest passande genren för romantisk 

ironi. Kanske inspirerades Tegnér av Byron att använda den här typen av ironi i ett 

epos. Byron ville med Don Juan (1819–1824) förändra formen på ett versepos och 

skapa något nytt. Han hämtade många formella drag från den engelska satiriska roma-

nen, men han inspirerades också av Schlegel och använde sig av den romantiska ironin 

i Don Juan. Stephen Jones kallar Don Juan en satirisk roman på vers. Han visar hur 

Byron inspirerades av pantomim och opera buffa, och Jones menar att Byron skrev sa-

tir på ett romantiskt-ironiskt sätt, som han briljerade med i Don Juan. I Schlegels text 

om det obegripliga nämns också opera buffa, som något som höjer människan över 

det villkorliga (”Bedingte”). Det är svårt att visa på liknande inspirationskällor till det 

ofullbordade eposet Helgonabacken. Tegnérs två dikter har emellertid formella egen-

skaper gemensamt med Byrons Don Juan. Det står i Canto 14, dikt nr 97, rad 769–776:

Whether Don Juan and chaste Adeline

Grew friends in this or any other sense,

Will be dicuss’d hereafter, I opine:

At present I am glad of a pretence

To leave them hovering, as the effect is fine,

And keeps the atrocious reader in suspense;

The surest way for ladies and for books

To bait their tender or their tenter hooks.33

I verseposet använder Byron flera formella grepp, som samtiden associerade med den 

satiriska romanen. Det är svårt att belägga i Tegnérs versepos, men Tegnér har lek-

fullheten, den fantasifulla fabuleringskonsten och det metapoetiska illusionsbrottet, 

som innebär att författaren tilltalar läsaren och kommenterar själva skapelseproces-

sen, gemensamt med Byron.

Friedrich Schlegel menar i ”Rede über die Mythologie”, tryckt i Gespräch über die 

Poesie 1800, att det finns en likhet mellan den romantiska poesins ”Witz” och my-

tologin. Likheten visar sig i konstruktionen av helheten och inte i enskildheterna. 

Detta syns i den konstnärligt ordnade förvirringen, den uppfriskande symmetrin av 

mot sägelser och växlingen mellan ironi och entusiasm, som finns i alla led i helheten. 

Schlegel framhäver att det är början till all poesi att upphäva lagarna för den förnuftigt 

tänkande logiken och försätta oss i fantasiens sköna förvirring i den mänskliga natu-

rens ursprungliga kaos. För detta känner Schlegel ingen skönare symbol än de gamla 

33 Byron 1986, s. 817. Se också Jones 2005, s. 401–405.



chr isti na sv ensson 205

gudarnas brokiga vimmel.34 Det finns likheter mellan Schlegels beskrivning och hur 

Tegnérs två inledande dikter till eposet Helgonabacken är skapade. Det är emellertid 

svårt att referera till någon helhet hos Tegnér, eftersom hela verket inte är färdigt. 

Uppen bart är att en egensinnig fantasi prioriteras framför mimesis. Jättarna tillhör den 

nordiska mytologin och i dikten ”Gerda” är den nordiska mytologin levande. Kampen 

mellan de nordiska gudarna och kristendomen är här huvudmotiv.

Peter Oesterreich framhäver att ironin för Schlegel visar på en medvetenhet om 

föränderligheten i ett oändligt kaos. Ur formell synvinkel uppfattas ironin som en 

oändlig motsägelse av motsatta ögonblick vars tvetydighet inte ska omvandlas till 

entydighet och tillåtas lösas. Som ett oupphörligt samspel mellan motsägelser löser 

ironin inte en polär spänningsstruktur utan förmedlar en känsla av den oupplösliga 

konflikten mellan det ovillkorliga (”unbedingt”) och det villkorliga (”bedingt”). Den 

romantiska ironin syftar således inte till en syntes av två motsatta teman. Schlegel ta-

lar om en oändlig ironi, som inte kan förmedlas genom dialektiken, utan det blir sna-

rare den absoluta syntesen av en produktiv inbillningskraft som ur skenbart oförenliga 

motsatser låter ett universum uppstå.35 Den romantiska ironin skiljer sig således från 

Hegels dialektik.

I romantikens estetik värderas musiken högt. Schlegel skriver i Athenäum-Fragmente: 

”Många musikaliska kompositioner är bara översättningar av dikten till musikens 

språk.”36 De olika, motsatta teman som karakteriserar romantisk ironi liknar stäm-

morna i den polyfona musiken, där det finns två eller flera självständiga stämmor som 

samverkar till en helhet i ett musikaliskt verk. Stämmorna bildar ingen syntes utan 

existerar jämsides med varandra.

Tegnér låter i de två dikterna olika stämmor, som sagans och Lunds medeltida verk-

lighet, tillsammans med olika narrativ finnas i dikternas universum. Författarens kom-

mentar bryter illusionen, och två motsatta verkligheter, sagans och Lunds, finns bred-

vid varandra i Tegnérs text och skapar en ny gemensam värld.

Tegnérs planer på att fullborda  
och avsluta Helgonabacken

Tegnér planerade att fullfölja och avsluta Helgonabacken och breven från Brinkman 

efter riksdagen 1829 manade på honom. Brinkman tyckte att det här var ett lysande 

uppslag, men Tegnérs arbete som biskop och riksdagsman samt hans periodvis åter-

34 Schlegel 1968, s. 318–319.

35 Oesterreich 2003, s. 356–358.

36 Schlegel 1988, s. 171.



kvhaa konferenser 114206

kommande melankoli satte käppar i hjulet. Vissa år skrev han få dikter. År 1831 skrev 

han bara en dikt, och följande år fyra.37

Tegnér hade skrivit en plan redan på 1820-talet för hur han skulle fortsätta Helgona-

backen, och han menade själv att det mesta var redan avklarat med de två första dik-

terna. Det skulle bara vara två dikter till:

3. Saxos ring.

Stjernor blicka ner på slätten. Trägen i klostercell

sitter Saxo vid sin lampa långt i den sena quäll.

Gamla runobalkar ligga strödda på ekebord,

men i Romarspråket skref han sagan om väldig Nord.

Bispen står bakom och läser, glädes åt skön Latin,

och ur drifna silfverkannan bjuder han ädelt vin.

Gerda sitter med och lyssnar, vitter i vittert lag,

gillar sagan, men för sången vill hon Fornyrdalag etc.

4. Farväl.

Saxo är stoft och Absalon sjelf och Gerda desslikes,

sjelf af dess murar hon byggt står ej ruinen en gång etc.

Några anteckningar i handskriftens marginal är också daterade till 1820-talet:

1:sta Sången. Axel i berget

2:dra. Axel och Gerdas kärlek. G. vill ej öfverge hedendomen. A. beslutar att 

för hennes omvändelse uppoffra sitt hopp och bli prest.

3:de. Axel (Absalon) i Paris. Studerar under Abälard. Episod om Abelärd och 

Heloisa.

4:de Bisk. Eskild afsäger sig embetet i Lunds Domkyrka. Valdemar den Store, 

närvarande, utnämner dertill Absalon. Gerdas omvändelse. Grundar klostret 

på Helgonabacken.38

37 SD VI, Efterord, s. 306.

38 SD V, Kommentar, s. 168–169.



chr isti na sv ensson 207

Det är omöjligt att dra några slutsatser angående formen på de planerade avslutande 

dikterna. Skulle det till exempel finnas samma typ av illusionsbrytande ironi som i de 

två första? Det fantasifulla fabulerandet verkar emellertid fortsätta också i de två sista 

sångerna.

Avslutning

Det finns humor, satir och ironi i Tegnérs dikter och epos. Att det är ett ämne som 

är värt att undersöka visar dikterna ”Halkan” och ”Oppositions-Talare” samt de två 

dikterna ”Jätten Finn” och ”Gerda”, som skulle inleda ett epos kallat Helgonabacken 

eller Minnen af Lund. Dikterna som analyseras här är skrivna mellan 1819 och 1829. 

Den första dikten, ”Halkan”, är en satirisk dikt i 1700-talsstil, medan de två sista skulle 

ingå i ett fantasifullt romantiskt projekt. Tegnér utvecklades mycket som diktare un-

der 1820-talet och närmade sig den tidiga tyska romantiken. Lord Byron blev också en 

förebild för honom, och förmodligen var det han som inspirerade Tegnér att använda 

sig av den romantiska ironin i ”Jätten Finn” och ”Gerda”.

Tegnér arbetade med Helgonabacken i omgångar. Under vistelsen på en så kallad 

Irren anstalt i Schleswig 1840–1841 var han intensivt sysselsatt med Helgonabacken, 

som han nu kallade en rimsaga med namnet Gerda, och 1842 blev den färdig. Nu om-

fattade den tolv sånger i stället för fyra och nytt material hade lagts till. En av sångerna 

var en översättning av Popes heroid Eloisa to Abelard (1717). Kärleken mellan Gerda 

och Axel fick också större utrymme. I tidigare planer hade kampen mellan kristendom 

och hedendom varit huvudmotiv.

Tegnér fortsatte visserligen efter 1829 att skriva storslagna och beundrade dikter, 

men han kunde inte fullfölja alla sina uppslag. Som biskop med ansvar för kyrka och 

skola och som riksdagsman hade han en stor arbetsbörda, och hans tidigare ganska 

omfattande produktivitet som författare minskade drastiskt. Härtill bidrog också hans 

återkommande melankoli och nedstämdhet. Det var först när Tegnér blev sinnessjuk-

förklarad och vistades på Irrenanstalt i Schleswig som han började författa mer än nå-

gonsin tidigare. Han skrev nu också färdigt Helgonabacken. Resultatet motsvarade inte 

de högt ställda förväntningarna.



I sitt tal vid jubelfesten i Lund 1817 ställde sig Tegnér vid sidan av den samtida litteraturdebatten samtidigt 

som han politiskt pläderade för en liberal ordning i den franska revolutionens efterföljd. Talet blev så omtalat 

att det trycktes i en andra upplaga 1818. (Foto: privat.)



Olle Ferm

Tegnér, en man av upplysningen

En diskursiv ordning, förankrad i det diskursiva fält som 1700-talets upplysnings-

tänkande inrättat, präglar Tegnérs dissertation om skrattet från 1802.1 Detta är min 

akademiska slutsats. Ordvalet är inte Tegnérs. Han hade nog ersatt ”diskursiv ord-

ning” med ”tänkesätt”, ett begrepp han själv gärna använder utan att närmare ange 

dess innebörd. Associativt bör det vara nära förknippat med begreppet ”räknesätt”. 

Tegnér var för övrigt styv i matematik. Begreppet ”tänkesätt” kan sålunda uppfattas 

som en uppsättning systematiskt verkande idéer och föreställningar, vilka tillsammans 

formar en intellektuell disposition som på olika sätt omsätts i handling. Enligt Tegnér 

omvandlas idéer regelmässigt till handlingar; det sker, för att citera honom själv, ”förr 

eller senare”.2 Dissertationen om skrattet kan ses som ett exempel på en sådan föränd-

ring av ontologisk status, flera gånger dessutom. Upplysningsidéer, härbärgerade i ett 

medvetande, omsätts i skrift och blir sedan föremål för muntligt tankeutbyte under 

en disputation.

Ett annat tänkesätt, avsett att omvandlas till social och politisk handling, ska det 

fortsättningsvis handla om. Återigen gäller det Tegnérs anknytning till upplysningen, 

men nu gäller det den inspiration som utgått från upplysningstidens ultimata poli-

tisk-ideologiska yttring: den franska nationalförsamlingens Déclaration des droits de 

1 Hänvisningen rör mitt bidrag ”Tegnér om skrattet och dess orsaker” i denna volym.

2 AS I, s. 21 et passim. Tegnér skiljer, när det passar honom, på allmänt och specifikt tänkesätt. 

Det senare kan lämpligen förknippas med den konceptualisering jag här gjort, medan allmänt 

tänkesätt löst kan förknippas med upplysningstänkande som ett diskursivt fält, där olika idéer 

och föreställningar cirkulerade, sammanhållna av vissa allmänna föreställningar som upplys-

ning, framsteg med flera.



kvhaa konferenser 114210

l’homme et du citoyen av den 26 augusti 1789.3 Under sin tid i Lund, som han lämnade 

först 1826, var denna text (i det följande Deklarationen) en utgångspunkt för hans po-

litiska ställningstaganden. Syftet med denna artikel är att påvisa detta starka samband 

över tid och samtidigt beakta andra inslag i hans politiska åskådning.4

Undersökningen knyts till några på sin tid mycket omtalade tal från Tegnérs tid 

i Lund: jubelfesttalet 1817, inträdestalet i Svenska Akademien 1819, Oscarstalet 1823 

och det första skoltalet i Växjö 1824. Talen har det gemensamt att han pläderar för 

politisk-sociala förändringar i liberal, frihetlig riktning. Det är just dessa inslag som 

är intressanta i detta sammanhang, medan talens övriga delar i stort lämnas därhän. 

I skoltalet är detta inslag tämligen svagt, men talet försvarar sin plats. Det avslutar ett 

politiskt tema som han inledde i jubelfesttalet och tog upp i de andra talen med nya 

infallsvinklar.

Publiken skiftade. Vid de båda högtidstalen i Lund utgjorde åhörarna en socialt 

blandad skara. Akademiker, ämbetsmän och företrädare för Lunds borgerskap var på 

plats. Till högtidssammankomsten i Svenska Akademien var hovet och representan-

ter för huvudstadens övriga akademier inbjudna. I Växjö talade han inför lärare och 

gymnasister.

*

Åren före jubelfesttalet var bedrövliga ur Tegnérs synvinkel. Han ogillade Karl XIV 

Johans uppslutning bakom Heliga alliansen, han ogillade den indragningsmakt som 

införts 1812 och han ogillade den romantiska skolan i litteratur och allmän debatt, 

därför att den saknade den konkretion i uttryck, den klarhet i tanke han själv efter-

strävade. Till yttermera visso hade den verkat polariserande. Inte heller slöt han upp 

bakom de kritiserade gustavianerna. Tiden hade gått dem förbi. Något nytt behövdes. 

Till den änden hade han försökt starta en tidskrift för intellektuell debatt, men pro-

jektet strandade redan på planeringsstadiet.

Tal vid jubelfesten den 4 november 1817

Med sitt tal till Luthers minne, som inte innehåller mycket om Luther, fullföljer Teg-

nér på egen hand sin ambition att väcka nationen till insikt om det nödvändiga i att gå 

3 Deklarationen är tillgänglig på nätet (https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/menu/droit-

national-en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789). 

Kommentarer i Doyle 1989, s. 118–223; Israel 2011, s. 904–913 och 2014, s. 77–85.

4 Om hans tidiga förankring i upplysningstänkande och mer specifikt Deklarationen före jubel-

festtalet, se Gravier 1943, s. 9–28 et passim och Jansson 1948, s. 7–10.



olle fer m 211

vidare; det gällde att komma bort från den polarisering som uppstått. Till den änden 

gör han först upp med de två tänkesätt som han anser ha präglat den offentliga debat-

ten och litteraturen, varpå han avslutar med en plädering för politisk frihet, inspirerad 

av den frihetens genius han anser ha framträtt med Luther och reformationen.5

Var tid har en inre, andlig sida och en yttre politisk, vilka påverkar varandra. Det 

är Tegnérs utgångspunkt. Reformationens betydelse förbinder han i första hand med 

den inre, andliga sidan, då religion och förnuft befriades från sina bojor, vilket sin tur 

hade banat väg för vetenskapliga framsteg. Även yttre förändringar följde. Ett borger-

ligt stånd framträdde, tävlande med de gamla i förmögenhet, i bildning och praktisk 

”behändighet var det dem överlägset”.6

I nuet identifierar Tegnér ett stort behov av intellektuell förnyelse. Han gör upp 

med upplysningens ”torra och hjärtlösa materialism” och romantikens ”huvudlösa 

svärmeri”, som båda inverkat menligt på religion, vetenskap, litteratur och konst. Vad 

han vill sätta i stället blir inte klart. De positiva värdeorden – renhet, enkelhet, klar-

het, begriplighet, fromhet – är instuckna som motinstanser till allt det ”andelösa” i 

tiden, och saknar därför de fasta konturer och den gripbara konkretion som kunnat 

verka upplysande. Han tycks förtrösta på ”tankefriheten” och dess samverkan med 

förnuftet.7

När han övergår till att tala politik börjar han med att konstatera att den yttre verk-

ligheten uppvisar en ”märkvärdig sida”. Den sammanhänger med Napoleonkrigen och 

den politiska omvälvningen i Europa.8 Frihetens genius har slagit följe med förnuftet. 

Folken i ”Norr och Söder” ställer legitima krav, ty det handlar om ”folkens eviga rätt” 

och ”staternas djupaste och väsendtligaste grundvalar”. Innebörden av det senare fri-

läggs genom det som möjligen kan kallas en övertalningsdefinition, låt vara given med 

negativa förtecken.9

Stater har en högre syftning. De ska, var och en och i enlighet med sin ”natur”, vara 

en bildningsanstalt för Menskligheten (min kursivering). Vad detta innebär preciseras 

5 AS I, s. 16–38. Flera litteraturhistoriker har kommenterat talet och visat intresse för hans upp-

görelse med tidens vitterhet, medan de i stort avstått ifrån att närmare analysera den politiska 

delen genom att blott karakterisera den som liberal eller dylikt. Olsson 1931, s. 328–350; Gra-

vier 1943, s. 81–88; Böök 1946, I, s. 264–269; Jansson 1948, s. 81–87; Werin 1974, s. 198–199. 

Johanneson (2003, s. 105–126) undersöker det i ett retoriskt perspektiv.

6 Inledningen om reformationen är kort (s. 16–20), närmast en förevändning för den utläggning 

som kommer.

7 AS I, s. 20–35. Den absolut största delen av talet ägnas denna uppgörelse med framför allt 

vitterheten.

8 Omvälvningen benämns även ”vulkan”, ”islossning” och i brev samma år ”jordskalv”.

9 Det politiska partiet omfattar tre sidor. AS I, s. 35–37.



kvhaa konferenser 114212

inte. Tegnér väljer i stället att med en bild ange hur en statsbildning inte ska vara or-

ganiserad, nämligen som ”en Negerplantage med millioner slafvar och en enda Herre 

med sina underfogdar”. Bilden är retoriskt effektiv, men en tydligare begreppsbildning 

är nödvändig. Alltså, plantagen och dess befolkning utgör ett samhälle, över vilket 

Herren och hans fogdar i kraft av Herrens äganderätt enväldigt styr; de utövar de stat-

liga funktioner som till exempel regering, riksdag och domstolar utövar i andra sam-

hällen. Plantagen som helhet (styre, befolkning, territorium) utgör en statsbildning, 

det Tegnér i regel avser med ordet stat.

Den statsbildning Tegnér åsyftar som föredömlig – plantagen representerar, likt 

Ryssland, dess motsats: despotismen – ska alltså verka som en bildningsanstalt för 

sina medborgare. Vad det innebär och hur det ska ske sägs inte. Ordet bildningsanstalt 

tyder hur som helst på att det är något som är institutionaliserat, som erbjuder något 

utöver formell skolning och som ska berika både människans livs- och tankevärld samt 

statsbildningens funktionssätt. Det blir anledning att återkomma till denna fråga efter 

en genomgång av de folkliga krav Tegnér identifierat i tiden. Folken i ”Norr och Söder” 

kräver således, formulerat i klartext:

1.  att själva stifta de lagar de ska lyda

2.  att själva bestämma över de skatter de ska erlägga

3.  att ansvar utkrävs av dem som härskar

4.  att yttrandefriheten ska vara så fri och oförkränkt som ordningen och landets 

säkerhet medger, emedan den är frihetens ”andedräkt”. Den som onödigtvis 

inskränker den, skär tungan ur statsbildningens mun, och förråder att han, 

Orientens tyranner lik, vill betjänas endast av stumma slavar10

5.  att man inte lurar undersåtarna med ett ”tanklöst hjärnspöke” om rättigheter, 

ärvda inom en enda släkt, vilka aldrig kan förverkas vare sig genom missbruk 

eller oskicklighet

6.  att ett liberalare förhållande ska gälla mellan stånden

7.  att säkerhet för den enskilde (och hans egendom) garanteras11

8.  att respekt för de rättigheter som naturen (min kursivering) givit varje 

mänsklig varelse upprätthålls.

10 Fler friheter skulle aktualiseras under 1800-talet, såsom religions-, mötes- och organisationsfri-

het.

11 Texten nämner bara ordet ”säkerhet”, vad som ligger i det ordet är min tolkning givet samman-

hanget.



olle fer m 213

I den sista punkten hänvisar Tegnér till naturrätten och de rättigheter denna garante-

rar envar människa som människa. Poängen med denna avslutning är uppenbar. Till 

naturrätten räknar han de krav (1–7) han just identifierat. Samtidigt återknyter han 

till upptakten, där han meddelat att det ytterst handlar om ”folkens eviga rätt” och 

”staternas [statsbildningarnas] djupaste och väsendtligaste grundvalar”. Avsnittet får 

därmed en universell inriktning samtidigt som kraven gör klart att en statsbildnings 

politiska legitimitet ytterst utgår från folket.

Den betydelse Tegnér tillmäter en fri politisk debatt är, kan man notera, formu-

lerad med eftertryck. Kravet upptar sex av kravlistans fjorton rader i den senaste ut-

gåvan av talet. Pläderingen kan ses som ett stöd för tryckfrihetsförordningens status 

som grundlag. Indirekt tjänar den också som ett memento gentemot missbruk av in-

dragningsmakten, införd 1812. Krav fem är särskilt kontroversiellt i en svensk kontext, 

eftersom anmärkningen i praktiken är riktad mot släkten Bernadottes maktställning. 

Här sägs att en olämplig företrädare för kungamakten måste kunna ersättas och att 

ingen släkt därför bör ha ovillkorligt monopol på statens högsta ämbete. Regerings-

formen av 1809 tiger på denna punkt.12

Inspirationskällan för detta manifest – utan att vara direkt citerad – torde vara De-

klarationen, det vill säga den franska nationalförsamlingens Declaration des droits de 

l’homme et du citoyen av den 26 augusti 1789.13 Överensstämmelserna mellan dem är 

slående:

Krav 1 återgår på artikel 6, där det bland annat står att alla medborgare har rätt att 

delta, personligen eller genom sina företrädare, i utformningen av lagen.

Krav 2 återgår på artikel 14, där det står att alla medborgare, personligen eller ge-

nom sina företrädare, har rätt att fastställa nödvändigheten av en skatt, att fritt bevilja 

den, att följa dess användning med mera.

Krav 3 återgår på artikel 15, där det står att samhället har rätt att av varje offentlig 

befattningshavare kräva räkenskap för dennes förvaltning.

Krav 4 återgår närmast på artikel 11, där det står att det fria utbytet av tankar och 

åsikter är ”en av de mest värdefulla av mänskliga rättigheter” (un des plus précieux droits 

de l’Homme) och att varje medborgare därför fritt får tala, skriva och trycka sina åsik-

ter men är ansvarig för missbruk av denna frihet i de fall lagen fastställer. Även artikel 

10 kan aktualiseras. Ingen ska antastas på grund av sina åsikter, vilket går igen i formu-

12 Jag vill tacka f.d. hovrättspresident Johan Hirschfeldt och juris doktor Gunnar Petri för syn-

punkter.

13 Deklarationen är, som framgått, tillgänglig på nätet (https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/

menu/droit-national-en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-

citoyen-de-1789).

https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/menu/droit-national-en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789


kvhaa konferenser 114214

leringen: yttrandefriheten ska vara så ”fri och oförkränkt som ordningen och landets 

säkerhet medger”.

Krav 5 aktualiserar närmast artikel 3, där det sägs att all suveränitet ”i grunden” (es-

sentiellement) ligger hos nationen. Ingen sammanslutning eller individ kan utöva laglig 

makt som inte uttryckligen kommer därifrån. Även artikel 15 aktualiseras. Implicit ryms i 

den rätten att från ett ämbete skilja den befattningshavare som missköter sitt uppdrag.14

Krav 6 anknyter till tre artiklar: 1. Social åtskillnad får bara grundas på den gemen-

samma nyttan; 6. Alla medborgare har såsom varande lika inför lagen lika tillträde till 

alla offentliga värdigheter, positioner och arbeten efter förmåga utan annan åtskillnad 

än den som grundar sig på deras dygder och talanger; 13. Skatt ska fördelas ”lika” (éga-

lement) bland alla medborgare i proportion till deras tillgångar.

Krav 7 återgår på artiklarna 7–9 och 17, där den personliga säkerheten och ägande-

rätten skyddas.

Krav 8 återgår på inledningen, där utfärdarna beslutat att i ”en högtidlig deklara-

tion” (Déclaration solennelle) redogöra för ”människans naturliga, oförytterliga och 

heliga rättigheter” (les droits naturels, inaliénables et sacrés de l’Homme), vilka sedan 

konkretiseras i de sjutton artiklar som följer, varav tolv, enligt mitt förmenande, på 

olika sätt givit nedslag i det manifest Tegnér presenterar som folkens krav.

*

Tegnérs inledande utläggning om statsbildningen som en utbildningsanstalt återstår 

att kommentera. Ett svar må sökas i Deklarationen. Enligt sin högtidliga inledning 

ska den ständigt vara närvarande för alla medlemmar i samhällskroppen (corps social), 

den ska påminna dem om deras rättigheter och skyldigheter, den lagstiftande och ex-

ekutiva maktens handlingar ska i varje ögonblick kunna jämföras med målet för varje 

politisk institution och därmed bli mer respekterade. Med andra ord, den ska som 

ständigt närvarande tjäna som praktiskt rättesnöre för samhällets medborgare och in-

stitutioner. Som offentligt påbjuden och allestädes närvarande bidrar statsbildningen 

onekligen till att disciplinera dem som ska leva under dessa påbud. I överförd mening 

kan den också verka som en utbildningsanstalt.

Frågan är om inte Tegnér lägger in något mer i ordet bildning än det som ryms i De-

klarationens anspråk. Stöd för tanken kan mobiliseras. I Dalins Ordbok från 1850- talet 

står om ordet ”bildning” skrivet: ”Naturenligt utvecklande och fullkomnande af sam-

teliga menniskans anlag och förmögenheter”, med tillägget: ”I vanlig inskränktare me-

14 Krav 5 saknar en direkt motsvarighet i Deklarationen eftersom deklarationen inte är en consti-

tution i egentlig mening, men kravet ryms inom dess föreställningsvärld.



olle fer m 215

ning brukas det endast om själens förmögenheter.” Om ordet bildningsanstalt heter 

det: ”Inrättning för bibringande af bildning i ordets mest omfattande bemärkelse, dvs. 

kunskaper, konstfärdighet och sedlig förädling.”15 Begreppet tycks innefatta mer än 

det Deklarationen erbjuder, vilket Dalins ordbok ger vid handen.

En som hyllade både den amerikanska och den franska revolutionens idéer men 

principiellt avvisade våldsam, revolutionär förändring i en rättsstat var filosofen i Kö-

nigsberg, Immanuel Kant, som integrerade många av upplysningens politiska idéer i 

sin Rechtslehre.16 Notabelt i vårt sammanhang är att de krav Tegnér identifierat som 

folkens krav har sin motsvarighet i Kants syn på det ”borgerliga samhället”, där ”rätts-

staten” (Rechtsstaat) enligt Kant fått sin historiskt sett mest utvecklade (förnuftsbe-

stämda) form.17 I denna rättsstat är lagstiftningen medborgarnas ansvar, liksom beslut 

om skatter; likhet inför lagen gäller; envar har som fullmyndig medborgare rätten att 

uttrycka och förmedla sina åsikter; olämplig regent kan ersättas och så vidare. Som 

överordnad instans skyddar staten äganderätten och garanterar envar medborgare 

dennes personliga säkerhet. Rättsstatens idé är för Kant en frihetens ordning, där en-

vars frihet också är allas frihet i kraft av lagar som tillsammans utgör en grund för för-

fattning och samhällsordning.18 Också rättsstaten har en historia.

När människor en gång slog sig samman, därtill manade av förnuftet, för att säkra 

beskydd och inre säkerhet under en gemenskap krävdes samarbete och reglering av åta-

ganden. Med detta första fördrag har frihet under lag ersatt laglös frihet. En förnufti-

gare ordning var därmed införd, ty hot och osäkerhet var ersatta av fred och trygghet, 

en förutsättning för mänsklig och samhällelig utveckling.

Alltså: Lagen, rättsstatens grundbult, reglerar och normerar i sin borgerliga utform-

ning människors interaktion. Den verkar civiliserande genom att ange ramar för en 

social interaktion, byggd på ett ömsesidigt hänsynstagande, där den enskildes frihet 

också är den andres frihet. Inom denna rättsordning, gemensam och likvärdig för alla, 

kan envar som autonom, ansvarskapabel individ bäst utveckla sina färdigheter och 

15 Dalin I, s. 175.

16 Rechtslehre och därmed samhöriga skrifter är samlade i Klenner 1988. Om Kants syn på revolu-

tioner, se Williams 1983, s. 208–214 och Byrd & Hruschka 2010, s. 181–184; detta arbete är en 

ingående kommentar till Rechtslehre.

17 Det är inte den nutida betydelsen (borgerlig som motsats till socialistisk) som är aktuell hos 

Kant. Ett alternativ vore att använda ett ord som ”civil” i stället, vilket förekommer i engelsk-

språkig litteratur, liksom i Sparr 1995. Och när Kant uttrycker sig på latin använder han ordet 

”civilis”. Här har ordet ”borgerlig” bibehållits, eftersom Tegnér använder just det ordet.

18 Den ”nödvändiga idén” om denna ömsesidiga frihet (min frihet är också din) finns uttryckt 

redan i Kritik der reinen Vernuft (1781), bok 2, avd. 2, s. 316.



kvhaa konferenser 114216

söka sin lycka.19 Också denna rättsliga ordning kan i överförd mening uppfattas som 

en statsbildningens utbildningsanstalt.

*

Tegnér nämner inte Deklarationen, inte heller Kant, och uttrycker sig medvetet svä-

vande om den idéhistoriska bakgrunden till sin kravlista. Några hävdar, konstaterar 

han, att 1700-talets upplysning åstadkommit den stora politiska omvälvningen. ”Om 

så är, så är det utan tvifvel dess bästa arbete.” Men grunden ligger djupare, lägger han 

till, ”som bland annat äfven Englands historia bevisar”. Med den senare hänvisningen 

torde han närmast avse Bill of Rights (1689). Svårare är det att avgränsa upplysning-

ens ”bästa arbete”. Det är knappast en enskild insats som avses utan en kollektiv. Av 

den allmänna kontexten att döma inkluderar han Deklarationen. Denna var i sin tur 

påverkad av den amerikanska Declaration of Independence (1776).20 Sambandet var 

knappast okänt för Tegnér. Båda deklarationerna var inspirerade av naturrättsliga 

idéer, liksom den engelska Bill of Rights. Amerika apostroferas också favorabelt mot 

slutet av detta politiska manifest: ”Dit har Europa redan skickat många af sina bästa 

förhoppningar, dit skall Menskligheten rädda sina husgudar, liksom Eneas räddade 

sina ur det brinnande Ilium.”21

En hypotes må framföras som förklaring till Tegnérs omskrivningar. De tre do-

kument som apostroferats hade alla tillkommit som inledning till eller avslutning på 

politiska revolutioner. Tegnér har sannolikt inte velat påminna om detta samband. 

Det är frihet och fredlig förändring han apostroferar i anslutning till Lutherminnet 

och den reformation som firas. I början på det politiska avsnittet hävdar han: ”Hvar-

helst en förnuftig tankefrihet finnes, finnes därföre alltid en dylik borgerlig frihet” och 

”hvarifrån daterar sig all förnuftig Tankefrihet i Europa, om icke från den Lutherska 

Reformationen.”22 I avslutningen tar han åter upp denna tanke men turnerar den an-

norlunda: ”Frihetens, äfven den borgerliga frihetens sak, är icke något främmande 

19 Kort introducerande är Sparr 1995, s. 330–346 och Höffe 2004, s. 202–233. Bland specialstu-

dier hänvisas till Williams 1983, kap. 7, 8 och Byrd & Hruschka 2010, där kap. 7 och 8 ägnas 

staten som idé resp. praktik, medan kap. 3 ägnas Kants frihetsbegrepp och kap. 1 hans distink-

tion mellan privat och allmän lag (§ 41, 42 i Recktslehre) som är en utgångspunkt för hans 

tänkande i detta sammanhang.

20 Den delstatliga Virginia Declaration of Rights från samma år var knappast känd.

21 AS I, s. 37.

22 AS I, s. 35.



olle fer m 217

ämne för dagens högtidlighet. Lagbunden Frihet, under vad gestalt som helst, är vår 

Trosförvandt, en född Lutheran, likasom vi.”23

Våld är med andra ord ingen framgångsväg. Den andra fasen av franska revolutio-

nen är således utesluten som förebild. Valet av ordet ”borgerlig” är medvetet. Ofta är 

det vid denna tid synonymt med ”liberal” i politisk mening, det vill säga en för tiden 

radikal ideologi, samtidigt som Tegnér också förknippar ordet med ett särskilt stånd, 

som, enligt honom, först gjorde sin entré under reformationen.

”Lagbunden frihet” får mig också att associera till Immanuel Kant och hans nyckel-

ord: ”frihet genom lagen”; det är den frihet som under beskydd av lagen befordrar 

framsteg, individuellt och samhälleligt. När Tegnér tillägger förklaringen ”under vad 

gestalt som helst” markerar han primärt att den åberopade företeelsen inte behöver ha 

med Luther eller reformation att göra. Det är, såvitt jag kan förstå, ett sätt att inkludera 

Kants filosofi utan att nämna den. Till det blir det skäl att återkomma.24

*

Tegnér är vid detta tillfälle optimistisk. Franska revolutionen är alls inte passé. ”En-

dast hans yrsel är slutad, han har sovit ruset av sig, och med full sansning och lugna 

blickar går han ännu fram genom Historien.”25 Samma tanke hade han haft i juni 

samma år, då han skrev till sin förtrogne kyrkoherde C. P. Hagberg i Stockholm. Vi 

lever under jordskalvet av den franska revolutionen, det är onekligt, noterar han. Sär-

skilt enfaldig finner han den tanken vara att revolutionen är över eller att den ens 

nalkas sitt slut. Ty vad den ”till en början” (min kursivering) åsyftat är inget annat än 

”politisk frihet” som efterfrågas såväl i norr som i söder. På det tyder kraven på repre-

sentativa statsförfattningar, ett liberalare förhållande mellan regent och undersåte, en 

mindre skarp åtskillnad mellan stånden med mera.26 I det perspektivet blir jubelfest-

talet i vissa avseenden en utvidgning och en radikalisering av begreppet politisk frihet 

samtidigt som den intrikata frågan om den politiska representationen förbigås.27 Med 

preciseringen ”till en början” anknyter Tegnér till revolutionens inledande fas och tar 

23 AS I, s. 37.

24 Se nedan under Oscarstalet. Nilsson (1913, s. 54–56) spårar Kant i Tegnérs kritik av upplys-

ningen och romantiken i huvudavdelningen av jubelfesttalet, särskilt i uppgörelsen med upp-

lysningen.

25 AS I, s. 37.

26 Brev I, nr 241.

27 Få, allra minst Tegnér, fann den adekvat. Hans gynnare och likatyckare, brukspatron Myhr-

man, tillhörde en grupp som inte var representerad förrän de valdes in i bondeståndet.



kvhaa konferenser 114218

avstånd från dess senare urartning. I talet markeras detta också genom påpekandet att 

”lagbunden frihet” gäller.

Talet väckte uppseende och stor debatt utlöstes, vilket förde det goda med sig att ta-

let kom i tryck och i omtryck. Till Tegnérs påhejare hörde excellensen Lars von Enge-

ström, utrikesminister och universitetskansler.28

Från jubelfesten till Oscarstalet

Kravet på ett liberalare förhållande mellan stånden blev ett moraliskt, politiskt och kol-

legialt dilemma när Tegnér 1818 valdes in i Svenska Akademien. Får ståndshänsyn över-

trumfa förtjänst vid inval av nya ledamöter? Frågan hade kulturpolitisk relevans. Svenska 

Akademien vart hårt kritiserad av Nya skolan (romantikerna) för sin efterblivenhet.29

Tegnér hade en hög tanke om vad denna institution skulle kunna vara. I brev till 

C. P. Hagberg från samma år hävdar han att Akademien borde vara ”en naturlig sam-

lingsplats för Nationens snillen, en sångschola i högre bemärkelse, en depôt för alla 

idéer som med landets vittra bildning ägde något sammanhang”.30 I sitt inträdestal tar 

han i än mer.31

I talets inledning, som utgör ett slags programförklaring, hävdar han att språket är 

”ett folks dyrbaraste egendom”, ett ”sammandrag af alla dess minnen och hela dess his-

toriska lif ” […] ”det naturliga måttet för hela dess odling”. Vitterheten, fortsätter han, 

måste anknyta till ”allt det högsta och ädlaste hos människan”, så att den blir en del av 

”mänsklighetens stora uppfostringsverk”. När den, som här, är knuten till ett enskilt 

folk och dess språk är denna strävan en ”Nationalangelägenhet”. I denna passus ger sig 

(i vårt sammanhang) ett nytt inslag i Tegnérs tankevärld till känna. Han markerar det 

själv när han säger: ”Man börjar inse …”. Och vad man börjar inse är två ting: 1. att ett 

folks kollektiva erfarenhet ligger lagrad i dess språk och 2. att ett folks litteratur vittnar 

om dess högsta strävan. Ståndpunkterna påminner otvetydigt om Herders tankar om 

folkens språk och deras vitterhet.32

Ett annat inslag förefaller bekant. Den aningen ger sig till känna när Tegnér gör 

den svenska vitterheten till en del av nationens ”uppfostringsverk”. Ordet ”uppfost-

28 Se Ljunggren 1895, s. 173–184; Holmberg 1965, s. 116–117; Wrangel 1932, II, s. 167.

29 Schück 1936, s. 342–404; Holmberg 1965, s. 128–152; Segerstedt 1981, s. 94–97.

30 Brev II, nr 48.

31 AS I, s. 39–92. Nedan berörs i princip bara s. 40, 41.

32 Relationen berörs på flera ställen i Herders skrifter (1877–1913) såsom i del XI, s. 225, del XVII, 

s. 59, del XVIII, s. 346 och del XXX, s. 8. Tegnérs bekantskap med Herder gick tillbaka till 

00-talet, men hans lån av Herder från universitetsbiblioteket skedde främst under den andra 

hälften av 1810-talet. Silow 1913, s. 70.



olle fer m 219

ringsverk” är att uppfatta som en synonym till jubelfesttalets ”bildningsanstalt”. Stöd 

för slutsatsen finner vi åter i Dalins Ordbok. Där anges ”uppfostran” som en synonym 

till ”bildning” och ordet ”uppfostran” som en variant av ”uppfostring”. Ordet ”upp-

fostringsverket” avser i sin tur ”allt hvad som angår ungdomens uppfostran i ett land, 

med dithörande offentliga anstalter”. Tegnér använder formen ”uppfostringsverk”; i 

sin obestämda form får ordet en mer allmän betydelse.33

Ska Akademien kunna fullgöra denna sin höga uppgift krävs en reform. Det är Teg-

nérs övertygelse. Vid inval måste litterär förtjänst vara den probersten som kandidater 

prövas emot och som avgör deras lämplighet för uppdraget. Denna ståndpunkt inne-

bär inget avsteg från Deklarationen. Artikel 6 stadgar ju att undantag från likhetsprin-

cipen finns i den ”åtskillnad” (distinction) som är förknippad med ”dygder” (vertus) 

och ”talanger” (talents). Vem avgör litterär förtjänst? Tegnérs svar är utmanande i sam-

manhanget: knappast Akademien ensam, ty den verkar inte i suverän upphöjdhet. En 

vitter stiftelse, hur offentlig den än må vara, kan inte ingripa i ”det allmänna omdömets 

frihet”, och den kan inte heller vara ”ett påtvunget förmynderskap för allmänheten”. 

Och det allmänna omdömet kan i vittra mål vara djupare och riktigare än stiftelsens 

eget. En stiftelse måste följa med sin tid. Om så inte sker, kan det allmänna omdömet 

växa ifrån stiftelsen. När så sker, är innebörden given: stiftelsens makt är störtad. ”I 

tankens värld gifves det ingen annan makt än den som är erkänd, det gifves inget an-

nat tvång än övertygelsens.” En stiftelse må därför ”stå öppen för en hvar som på något 

sätt förtjent att däruti upptagas”. I brev till förtrogna dryftar han liknande åsikter.34

Akademiens kritiker är utan att särskilt nämnas närvarande i talet. Tegnér har inte 

velat ge dem (fosforisterna, Nya skolan) detta erkännande. De finns på samma förstul-

na sätt med i den berömda Epilog till magisterpromotionen från 1820, där han återkny-

ter till jubelfesttalets antitetiska grepp. Nu är det inte upplysning mot romantik som 

gäller utan ljuset, sanningen, klarheten mot det mörka, det dunkelt sagda i vetenskap 

och dikt och politik. Kant kallade det senare Schwärmerei. De utpekade mörkmännen 

fanns i Uppsala. Det visste man i Lund. Även världspolitiken, striden mellan Heliga 

alliansen och liberala reformrörelser i tiden, aktualiseras kort med en vädjan till de 

promoverade att ansluta till ljusets skyddskår:

33 Dalin I, s. 175, II, s. 640–641.

34 I brev till sin förtrogne, Jöran Adlerbeth, frågar han: ”Kan Academien verkeligen bestå då man 

oupphörligen trotsar Opinionen? Är ett välde i Vitterheten möjligt utan Opinionens biträde, 

som i detta fall både hyllar och kröner.” Brev II, nr 56. Frågan framstår som retorisk. Det under-

tryckta svaret är förstås: Nej! En akademi, hur upphöjd den än anser sig vara, verkar i ett socialt 

sammanhang som den ytterst är beroende av för sin legitimitet. Exemplen på bristande anpass-

ning inom Svenska Akademien och följderna därav skulle som bekant bli fler, ända in i vår tid.



kvhaa konferenser 114220

”Det murkna gamla, det omogna nya / med blind förbittring kämpa nu om 

verlden. / Hvart striden lutar, det vet menskan ej […] men ljusets vän vet lätt 

sin plats i striden.”35

I Svenska Akademien hade ingen ändring inträtt. Gällande praxis bestod, trots att 

den, enligt Tegnér, var besvärande dysfunktionell. Man beredde plats för grevar och 

andra aristokrater (”bleka hofnäsor”) med svaga litterära meriter (omdömet har stått 

sig), medan några av nationens främsta författare och lärda, som Agardh, Atterbom 

och Geijer, alla ofrälse, länge förbigicks.36 Social status ersatte således litterär och lärd 

förtjänst, vilket väckte Tegnérs vrede: ”Den outsläckliga kärleken till stora Herrar 

ruinerar Akademien och hvad mera är, Svenska Vitterheten.”37 Inte bara invalen ir-

riterade, också Akademiens utmärkelser gick, enligt hans förmenande, alltför ofta till 

svaga litteratörer, vilket tärde på Akademiens anseende.38

Efter några år var Tegnér både frustrerad och bitter, men Akademiens reformabsti-

nens tände gnistan att opponera. Det är nu, i början av 1820-talet, han ibland kallar sig 

jakobin, som tidigare varit ett allmänt skällsord i finare kretsar. Som sådan sympatise-

rade han med det inledande skedet av revolutionen, då feodaltidens privilegiesamhälle 

monterades ned. Avgränsningen gör han tydlig i brev: ”Hvem fördömer Franska Revo-

lutionen för Robespierres, eller Christendomens för några dumma munkars skull?”39

Under tiden pågick en omorientering i Tegnérs tankevärld. Inte så att han övergav 

sin tro på de liberala värden han apostroferat i talet vid jubelfesten och som blev ljusets 

och sanningens i Epilogen. Dem stod han fast vid. I stället handlade det om en bredd-

ning av det ideologiska perspektivet. Det gällde att även beakta de praktisk-politiska 

förutsättningarna för en framgångsrik liberal politik. Sitt fulla uttryck fick detta dubb-

la perspektiv i talet på Oscarsdagen 1823.

Oscarstalet den 1 december 1823

Vid universitetet firade man i början av december 1823 kronprins Oscars förmäl-

ning med Josefine som hade ägt rum redan under sommaren samma år. Tegnér hade 

städslats att den 1 december hålla ett högtidstal som inledning på festligheterna. För-

väntningarna var stora, även damer var inbjudna. Det blev ett tal som de ansvariga 

35 SD III, s. 77. I Epilogen framträder också, kanske än mer, enligt Werin (1934, s. 367–379) hans 

idealism.

36 Geijer invaldes först 1824, Agardh 1831 och Atterbom så sent som 1839.

37 Brev II, nr 52.

38 Brev II, nr 46, 51, 56, 61, 90, 95, 101, 106, 108, 112, 117, 144, 152, 154, 155, 159, 164 et passim.

39 Brev II, nr 91, 140, III, nr 95.



olle fer m 221

knappast väntat sig, ty Tegnér tog bladet från munnen och gav sin syn på det svenska 

statsskicket och dess eventuella värde för undersåtarna.40

Det samhälleliga nuet är hans utgångspunkt, men perspektivet vidgas så att detta 

nu relateras både till ett förflutet och till en framtid. Det gör talet ideologiskt laddat, 

särskilt som han infogar en vädjan till kronprinsparet, som inte var på plats, att inse vad 

som är legitimt och livskraftigt i ett framtida samhälle. Tilltaget är onekligen djärvt 

och initialt förutskickat.

Tegnér börjar med att vädja till åhörarnas välvilja och pekar på den förväntan, de 

varma förhoppningar det svenska folket så tydligt knutit till kronprinsparet. Han drar 

nu på eget bevåg den slutsats som till synes ger honom carte blanche: ”Det vore därför 

i sanning förödmjukande om ett tillfälle som detta för någon enda ibland oss ej skulle 

ha annat värde än blotta nyhetens.”41

När detta är sagt övergår han till att tala politik. Han nämner först den politiska 

oron i Europa, anger vad den orsakas av och hävdar att lösningar finns. Även historien 

bär på en lärdom, men det mesta och bästa, sakligt sett, står att finna i den statslära som 

Tegnér sympatiserar med. Ensam duger den ändå inte. Den behöver ett komplement 

så att den på sikt ska kunna verka för ett fritt, rättvist och livskraftigt Sverige. Detta 

perspektiv utvecklar han sedan i sin avslutning på talet.

*

”Vi lefva i oroliga tider.” Så börjar han. En ”olycklig” spänning ”söndrar nästan öfver-

allt” folk och regenter. På sikt är denna situation ödesdiger. Inre animositet undergrä-

ver statsbildningarnas grundvalar. Mångenstädes uppträder kontrahenterna fientligt 

mot varandra. I förlängningen hotar kaos, men detta kan undvikas, ty lösningen finns. 

Statsbildningens två huvudelement, de styrande och de styrda, måste helt enkelt kom-

ma överens om hur de ska umgås med varandra.42

Av hänsyn till det höga föremålet för dagens firande utvecklar Tegnér först ett väl-

villigt perspektiv på monarkins betydelse i den svenska historien. Monarkin anser han 

vara sprungen ur ”fadersväldet” i det länge sedan förgångna.43 Den byggde på ett mo-

raliskt band av förtroende och kärlek mellan kung och folk, vilket också en modern 

40 AS I, s. 93–110.

41 AS I, s. 93.

42 Jfr Jansson 1948, s. 120–122, 125–127.

43 Uttrycket benämns hos Kant imperium paternale och döms ut som despotiskt, därför att suve-

ränen ensam bestämmer, vilket innebär att befolkningen behandlas som barn, oförmögna att 

reda sig själva. Klenner 1988, s. 260–261. Jfr Sparr 1995, s. 335. Enligt Jansson, se föregående not, 

följer Tegnér i stället Geijers uppfattning om fadersväldet.



kvhaa konferenser 114222

statsbildning behöver för att fungera väl. Och förtroende kan inte återvinnas med 

våld, inte heller går det att med ”bajonetter inplanta kärlek i folkets hjärtan”. Här tar 

han, utan att säga det rent ut, avstånd från Heliga alliansen och furst Metternichs 

polis välde på kontinenten. Ämnet var brännbart med tanke på att Karl Johan slutit 

upp bakom Heliga alliansen.

Förtroendet var, fortsätter han, grundat på en folklig insikt om regenternas duglig-

het. Inte alla var förvisso dugliga och kritik har funnits, men i ett fritt land måste tänke-

sätten vara delade, klandret måste påminna den maktägande om ”mensklig hetens all-

männa lott”. Trots positiva apostroferingar, för dagen givna och obligatoriska, anser 

han den monarkiska principen av äldre datum vara obsolet. Andra styresformer krävs, 

därför att samhället är förändrat.

*

Bland tidens statsläror urskiljer Tegnér två extremer som han avvisar. Enligt den ena 

utgår all makt från regenten; enligt den andra utgår den i stället från folket. Den förra 

likställer han med despoti, den senare med anarki. De sansade inser (med Tegnér) att 

de två storheterna, regent och folk, bör förenas. Skälet är enkelt. Tillsammans utgör 

de själva statsbildningen (staten i Tegnérs terminologi). Ur denna insikt härleder han 

en rad påståenden:

1.  För sin andel i ”statsmakten”44 äger folket rätt att kräva räkenskap av den sty-

rande; denne själv eller hans rådgivare är ansvariga för sitt styre inför folket.

2.  Lagen uttrycker den allmänna viljan och är ”det högsta Majestätet i Staten”, 

det vill säga statsbildningen, inför vilket alla måste vara lika.

3.  ”Samhället” kan ej erkänna andra anspråk och företräden än dem som grun-

dar sig på antingen personliga förtjänster eller olikheter, naturliga och nöd-

vändiga för samhällsordningen.

4.  Staten måste skydda envars yttre förmögenhet, varav följer att folket beskat-

tar sig självt.

5.  Staten måste även skydda envars inre förmögenhet, varav följer att medbor-

garen äger rätt att själv eller genom sitt ombud yttra sin övertygelse om ”de 

allmänna ärendernas gång”.

44 Begreppet måste väl avse de resurser som är knutna till de institutioner och ämbeten inom ett 

samhälle som är förbundna med samhällets ledning och styre. I så fall används begreppet ”stat” 

här i den mer restriktiva mening än den hos Tegnér vanliga, som är ”statsbildning”.



olle fer m 223

Förändringarna från jubelfesttalet 1817 är i vissa avseenden påtagliga och likafullt är en 

inspirationskälla gemensam, en uppsättning artiklar ur Deklarationen.

Till sin allmänna karaktär är de tre texterna olika, vilket beror på att de tillkommit i 

olika omständigheter och med olika syften. Deklarationen är den franska nationalför-

samlingens principförklaring om mänskliga fri- och rättigheter, som skulle leda fram 

till en författning.45 Jubelfesttalet sägs – i här aktuell del – vara en folkens kravlista (på 

politisk frihet) efter Napoleonkrigen, medan de just anförda delarna ur Oscarstalet 

uppges representera en samtida statslära. Som sådan skiljer den sig från de andra tex-

terna. Till det blir det skäl att återkomma. Uttrycksformerna varierar således, eftersom 

de kommenterade objektens principiella status skiljer dem åt. Det är nu inte primärt 

formerna som ska uppmärksammas. Jämförelsen mellan dem inriktas i stället på de 

grundläggande rättigheter som de tre texterna lyfter fram. Utgångspunkt i den sam-

manställning som följer är ordningsföljden i Oscarstalet:

1. Den styrande ska avge redogörelse för sitt styre. Detta gäller även 1817 (krav 3) 

och i Deklarationen (art. 15); i den senare har bestämmelsen en större räckvidd i och 

med att varje offentlig befattningshavare har att rätta sig efter denna skyldighet, medan 

den ”styrande” inte nämns. 1823 (men inte 1817) motiveras bestämmelsen med att fol-

ket har denna rätt ”för sin andel i statsmakten”.

2. Lagen uttrycker ”den allmänna viljan” och är ”det högsta Majestätet” i statsbild-

ningen (”staten”) inför vilket alla är lika. Av det följer, fastän det inte sägs, att även 

regenten är underställd lagen, liksom att ståndsprivilegier inte existerar. Likhet inför 

lagen gäller också i Deklarationen (art. 6). Inte heller den säger något om regenten; re-

genten är över huvud taget inte en storhet som Deklarationen uttalar sig om. Å andra 

sidan har – att döma av den högtidliga inledningen till Deklarationen – de uttalade 

principerna generell giltighet; de gäller ”alla medlemmar av samhället” (à tous les Mem-

bres du corps social). Implicit förutsätts således denna ordning gälla även en blivande 

regent. Artikel 3 deklarerar vidare att all suveränitet i grunden ligger hos nationen. 

Ingen korporation eller individ kan utöva laglig makt som inte härrör från den. 1817 är 

det underförstått att politisk legitimitet utgår från folket.

Uttrycket Högsta Majestät (1823) i statsbildningen kan tänkas svara mot l’Être su-

prême (”det Högsta väsendet”)46 i Deklarationen. I Sverige gick det inte an att åberopa 

en så allmän icke konfessionell instans. Ersättningen ”Högsta Majestät” kan i det sam-

manhanget framstå som lyckad. En skillnad finns dock. Begreppet Högsta Majestät 

markerar att lagen är högsta auktoritet i statsbildningen, medan Högsta väsendet avser 

den gudomliga instans i vars hägn nationalförsamlingen utfärdar sin proklamation om 

45 I konstitutionen av 1791 ingår Deklarationen.

46 Den deistiske gud som åberopas vid revolutionens inledning.



kvhaa konferenser 114224

de mänskliga och medborgerliga rättigheterna. Denna skillnad är fundamental. For-

muleringen ”Högsta Majestät” markerar att denna instans, lagen, inte kan övertrumfas 

av en regerande kung, det vill säga av hans Kungl. Majestät.

Inget av detta tycks ingå i kraven 1817, men indirekt är uppfattningen att alla är 

underställda lagen aktualiserad, då det påpekas att ätten Bernadottes arvsrätt är oreg-

lerad. Det är inte konstitutionellt reglerat hur en eventuellt inkompetent företrädare 

för ätten Bernadotte ska ersättas.

Ett vidare samband, inte direkt uttalat, kan också anas. Lagen sägs (1823) uttrycka 

”den allmänna viljan”, men hur den kan göra det sägs inte. Formuleringen 1823 är näst 

intill (bara syntaxen avviker genom en inskjuten sats i den svenska texten) ett orda-

grant citat av den första meningen av artikel 6 i Deklarationen. I denna artikel följer en 

mening som säger att varje medborgare har rätt att själv eller genom sitt ombud delta 

i författandet av lagen. Här finns uppenbarligen det efterfrågade orsakssambandet. 

Lagen uttrycker ”den allmänna viljan”, därför att alla medborgare har deltagit i dess 

utformning. Krav 1 av 1817 säger att folken har rätt att stifta de lagar som de ska lyda 

under. Detta krav från 1817 torde således vara underförstått 1823.

3. Andra anspråk och företräden än de som grundar sig på personlig förtjänst eller 

olikheter, naturliga och nödvändiga, för samhället erkänns inte. Denna bestämmelse 

saknar motsvarighet 1817 men återgår på artikel 1 och sista delen av artikel 6 i Deklara-

tionen, där den är direkt förknippad med bestämmelsen om likhet inför lagen.

4. Staten måste skydda envars yttre förmögenhet, varför folket beskattar sig självt. 

Detta kan tolkas sålunda: Ska medborgaren betala skatt och därmed avstå från en del 

av sina tillgångar, ska han i samråd med andra avgöra om bidrag i form av skatt ska ges. 

Deklarationens artikel 17 stadgar att ägandet är en ”okränkbar” (inviolable) och ”helig” 

(sacré) rättighet. I Deklarationen specificeras i vilka fall denna rättighet kan åsidosät-

tas (art. 12, 13). En sådan saknas 1823. Krav 2 av 1817 deklarerar kort och gott att folken 

bestämmer över de skatter de ska erlägga. Det gemensamma här är att skatt beslutas av 

dem som ska betala den. Men en skillnad finns. Skattedragarna är inte desamma. Ingen 

grupp åtnjuter skattefrihet enligt Deklarationen eller i 1823 års manifest. 1817 nämns 

inte eventuella undantag för någon grupp, inte heller ojämlika uttag.

5. Staten har att även skydda envars inre förmögenhet (förmåga). Begreppet förmö-

genhet kan tarva en förklaring. I dåtidens psykologi delade man in de psykiska före-

teelserna i de tre själsförmögenheterna förstånd, känsla och vilja och deras produkter 

och yttringar såsom tankar, fruktan, önskningar. I 1823 års manifest uppfattas de tre 

aspekterna som en enhet.47 Skyddet av denna inre förmögenhet har ett allmänt sam-

47 Uppgifterna hämtade från SAOB under uppslagsorden själsförmögenhet, -förmåga och -kraft, 

som hänvisar till ett arbete av filosofen Daniel Boëthius, en kantian, verksam i Uppsala, från 

1782.



olle fer m 225

band med artikel 10 och 11 i Deklarationen. Den förra säger att ingen får trakasseras 

för sina åsikter, inte ens religiösa, under förutsättning att yppandet av dem inte stör 

den allmänna ordningen fastställd i lag. I en svensk kontext var tillägget om religiösa 

åsikter inte tillämpbart. Allmän religionsfrihet är en senare företeelse.

Artikel 11 garanterar ett allmänt fritt åsiktsutbyte (i tal och skrift), vilket Tegnér 

med emfas pläderade för 1817 (krav 4), men i 1823 års statslära snävas perspektivet in 

till att gälla politisk yttranderätt. Den enskilde medborgaren har 1823 själv eller via sitt 

ombud rätt att yttra sig om de ”allmänna ärendernas” gång. Orsakssambandet (mellan 

inre förmögenhetsskydd och politisk yttranderätt) förklaras inte. Tegnér ser kanske 

detta som en parallell företeelse till den yttre förmögenheten, som ägaren kan dispo-

nera efter eget skön, givet hänsyn till gällande lag. Det handlar hur som helst om rät-

ten för den enskilde att utifrån sin övertygelse yttra sig om den politik som förs i rikets 

allmänna angelägenheter. ”Sitt ombud” torde avse en riksdagsman eller innehavaren 

av en förtroendepost i ett politiskt sammanhang. Tegnér förutsätter här ett samband 

mellan medborgare och regent som är ostört av ståndshinder. 1817 (krav 6) är genom-

förandet av ett liberalare förhållande mellan stånden bara ett folkligt desideratum. I 

brevet till Hagberg 1817 anser han att även kravet på ett liberalare förhållande mellan 

regent och undersåte har framtiden för sig.48 Det måtte vara det han nu tagit fasta på 

och pläderar för.

En nära kommunikation i åsiktsfrihetens namn mellan den enskilde medborgaren 

och dennes politiska ombud är sålunda förutsatt. Tegnér torde i denna relation ha 

en vidare implikation för ögonen. Den kan bli en kanal för den påverkan (i detta fall 

ned ifrån och uppåt) till politisk förändring han anser nödvändig på sikt och som han 

delvis tar upp i talets tredje avsnitt. Men detta kommunikativa utbyte i politiska an-

gelägenheter av medborgerligt intresse inrymmer något mer, det har ett värde i sig, ty 

att göra sin röst hörd, att självständigt nyttja sitt förnuft, är att träda ur sin omyndig-

het. Just det är enligt Kant det specifika med upplysningen, dess unika, civilisatoriska 

uppgift.49

*

48 Brev I, nr 241.

49 I Kants skrift Was ist Aufklärung? definieras omyndighet inledningsvis: Unmündigkeit ist 

das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Klenner 1988, 

s. 213–222. Kants motto i sammanhanget, Sapere Aude, ”Våga veta”, är ett citat från Horatius, 

Epistolae, 1, 2, 40.



kvhaa konferenser 114226

Oscarstalet är annorlunda organiserat, koncipierat och kommenterat än de folkliga 

krav Tegnér presenterat 1817. Ett resonerande inslag har i viss mån ersatt den excel-

lens i retoriskt tankeprål hans begåvning lockat honom till 1817. Deklarationen finns 

alltjämt med som inspirationskälla – en strikt avgränsning visar att sju av artiklarna 

är gemensamma50 – men en påtaglig skillnad finns. Staten och samhället har trätt 

in som garant för företeelser som 1817 i anslutning till Deklarationen uppfattas som 

allmänna fri- och rättigheter i kraft av naturrätten. Det stora ordet är inte ”frihet” som 

1817 utan ”lagen” som uttrycker den ”allmänna viljan” (la volonté générale) och som 

alla medborgare är underordnade, ty lagen är det ”högsta majestätet i statsbildningen”. 

Bakom förskjutningen anas filosofisk inspiration.

I sitt försvar för Oscarstalet använder Tegnér ordet ”statslära”. Deklarationen var en 

principdeklaration och ingen statslära i egentlig mening. Det ligger mer i ordet ”stats-

lära” än man tidigare tänkt sig, ty Tegnér anspelar på Kants politiska filosofi, vilket än 

mer understryks när han hävdar att Oscarstalets ”läror” är grundade i begreppet ”stat 

såsom ett rättstillstånd”. Dessa läror tycks, fortsätter han, i sin enkelhet ”innefatta en 

sådan borgen för sin sanning att man kunde vara frestad att anse dem som politiska 

axiomer”. Inte heller är de nya utan snarare lika gamla som det mänskliga förnuftet. 

Ordet ”axiomer” är lätt att associera med Kants sätt att bedriva filosofi, men det stra-

tegiska begreppet är ”staten som rättstillstånd” (der Staat als rechtlicher Zustand). I 

Kants politiska filosofi är detta en grundsten som i sig inbegriper de andra värdeord 

som nämns, liksom begreppet ”lagbunden frihet” (Freiheit durch Gesetze) från 1817. 

När Tegnér sedan hävdar att den lära han utlagt inte innebär något ”upproriskt” utan 

tvärtom innebär ”lagens seger över våld och godtycke”, så är också det helt i linje med 

Kants politiska filosofi.51

Sambandet med Kant kan stärkas ytterligare. Tegnér påstår avslutningsvis (i det ak-

tuella stycket) att idén om staten som ett rättstillstånd är lika gammal som det mänsk-

liga förnuftet (min kursivering). Även till den övertygelsen har Kant kunnat bidra. I 

Rechtslehre hävdar denne att ”statens väl är högsta lag” (salus reipublicae suprema civi-

tatis lex), en anspelning på Ciceros dictum ”folkets väl må vara högsta lag” (salus populi 

suprema lex esto), som Kant således omformulerar. Den nya utsagan passar in i hans 

resonemang. Den får samtidigt förhöjd status genom att anspela på Ciceros kända ut-

50 Artiklarna 1, 3, 6, 11, 14, 15, 17.

51 Om statsbegreppet, se Williams 1983, kap. 7, 8 och Byrd & Hruschka 2010, kap. 7, 8. En kort 

presentation av Kants politiska idéer i Sparr 1995, s. 330–346.



olle fer m 227

saga. Genom latiniseringen placerar han den mänskliga insikt som han aktualiserar i 

förkristen tid.52

Oscarstalet vittnar således om dubbel inspiration. Deklarationen och Kants filosofi 

var inte oförenliga storheter inom den ram Oscarstalet upprättar. Kant sympatiserade 

med nationalförsamlingens principdeklaration. Republik var för övrigt den statsform 

han ansåg vara den ideala. Det finns ett annat begrepp i Oscarstalet som är gemensamt 

för Deklarationen och Kants filosofi och som Tegnér hänvisar till: ”la volonté générale” 

(moment 2 i statsläran). Begreppet lanserades av Rousseau i Du contrat social och inflöt 

senare i Deklarationen.53 Kant mötte det först hos Rousseau, vars verk han beundrade, 

och senare i Deklarationen, där Tegnér för sin del mötte det första gången och som han 

hänvisar till i brev från 1799.54

*

Varför har denna förträffliga statslära mött så mycket motstånd, undrar Tegnér reto-

riskt, varpå han genast levererar ett övertänkt svar. Det beror inte på fel i konceptet 

utan endast på dess ”förtidiga tillämpning på redan bestående och fiendtliga former”.55 

Vad han åsyftar är detta: Statsbildningar har ett historiskt ursprung som präglar män-

niskors tänkesätt. Detta måste man inse och förhålla sig till när man vill förändra 

något. Det har inte alltid skett och de förväntade effekterna har också uteblivit, inte 

minst i Frankrike:

Men Revolutionens största fel var att den räknade för mycket på den ab-

strakta klarheten af sina läror, och gjorde för lite afseende på det historiska 

Elementet i Staten. Man omskapar ej verlden och tusenåriga inrättningar 

med en blott Theorie, vore den än så påtaglig; det abstracta måste öfverallt 

vika för det bestående, spekulationen för verkligheten.56

52 Klenner 1988, s. 132 med kommentar s. 451. De legibus (III, iii, sub 8). I ett annat arbete formu-

lerar Kant sin ståndpunkt något annorlunda: Salus publica suprema civitatis lex est. Jfr Byrd & 

Hruschka 2010, s. 40–41.

53 Begreppet förekommer flerstädes i Du contrat social. I detta sammanhang är böckerna 3 och 4 

av primärt intresse; i utnyttjad upplaga av Rousseau från 1865 omfattar de s. 337–389.

54 Brev I, nr 7–8.

55 AS I, s. 100–101.

56 AS I, s. 101.



kvhaa konferenser 114228

Tegnér är ändå övertygad om att den statslära han presenterat har framtiden för sig. 

Idéerna är inte ”skimrande misstag” och en metod anvisas för deras implementering: 

uppfostran, utbildning; de leder om de genomförs systematiskt till bestående resultat: 

”Hvad som skall vara länge, måste länge förberedas.” Ett sätt att nedifrån påverka 

uppåt för att nå de statsbärande institutionerna har Tegnér anvisat i den statslära han 

presenterat. Medborgaren ska själv eller via sitt ombud meddela sin uppfattning om 

de ”allmänna ärendernas” gång, det vill säga punkt 5 (om den inre förmögenheten).

Ett längre stycke ägnas den reaktion mot de liberala idéerna som Heliga alliansen 

stod för och som Tegnér avskydde.57 Ur den striden kan ändå något gott komma. ”När 

Elementerna kämpat ut, då klarnar himlahvalfvet; och menniskosinnet klarnar sedan 

dess åskor drabbat tillsammans och urladdat sig.” Då uppkommer nämligen ”de mo-

deratas parti”. ”Moderat” är här ett annat ord för ”måttfull”, ty Tegnér har Aristoteles 

etik i tankarna. Enligt denna lära är den måttfull som i en given situation väljer ”medel-

vägen”, det ”rätta lagom” mellan fördärvliga ytterligheter.58 När Tegnér inledningsvis 

presenterar sin ”statslära” är den en medelväg mellan ytterligheterna anarki och de-

spoti. Nu väljer han ett annat perspektiv, den rätta avvägningen mellan abstrakt och 

konkret. De moderata förstår värdet av den ”abstracta sanningen” i de konstitutionella 

lärorna, men de inser också den betydelse som de gamla lärorna äger genom sitt histo-

riska ursprung. Långsam, successiv förändring är den enda vägen för att undvika kaos. 

Ty , fortsätter han sitt tal:

[…] en billig jemkning är det enda som kan rädda verldens lugn och Europas 

bildning. Vi lefva, tänka de, under en övergångsperiod; den närvarande tiden 

måste nöja sig med provisoriska åtgärder; stellaget faller, när huset innanföre 

är färdigt. […] all verkelig politik är i verldens närvarande skick en förmed-

lande, den är en förlikningsdomstol mellan det nya och det gamla: Försoning, 

med ett ord, är icke blott religionens, utan äfven Statslärans hemlighet.

Det gäller således att ställa till freds. ”Försoning” är ordet för dagen. Efter trekejsar-

s laget vid Austerlitz 1806 hade Tegnér anbefallt försonlighetens dygd, försoningens 

57 I brev till Martina von Schwerin, några dagar efter festligheterna, berömmer han sig av att han 

i sitt tal ”ej skonade den Heliga Alliansen och de infama principer som nu styra verlden”. Han 

kan också stolt meddela att excellensen De la Gardie och många andra excellenser funnit talet 

alltför dristigt och skarpt. Sin gamle kumpan Chr. I. Heurlin låter han meddela att närvaron av 

ett ”hovkryp” som De la Gardie fått honom att säga ”rätt skarpa saker”. Brev II, nr 238, nr 248.

58  ”Medelvägen” (mesotes) definieras i Nicomachiska etiken (2, 6) och blir hos Horatius ”gyllene” 

(aurea mediocritas). Oden 2, 10, 5.



olle fer m 229

andliga förutsättning. Men det är samma sak han nu vill uppnå: förlikning, en medling 

mellan motsatser.59

*

Den europeiska oron förblir. Sverige är än så länge skonat. Men situationen kan 

snabbt förändras. Sverige är inget isolat. Det vore en fåfäng tro, fortsätter Tegnér:

Hur avlägsna vi äro utgöra vi dock en del av det stora Statsförbund som 

omfattar den bildade verlden, vi äro ett Capell bygdt på skogen under den all-

männa Europeiska Moderkyrkan. Det gifves, som verlden nu är, ingen bildad 

stat som är fullt enstaka, hvarje skakning i medelpunkten kännes, ehuru till 

äfventyrs som en lättare dallring, äfven i de yttersta delarna.60

Det gäller att vara vaksam, att vara medveten om vad som kan hända och 

hålla ihop, samverka, inte söndra: Endast dåren säger till friden: du är min 

eller till olyckan: du är omöjlig. Alltså, äfven i vår fjällstängda Nord, äfven i 

det äldsta örnbo som lagbunden frihet byggt sig i toppen på Europa, äfven 

der har den politiska försoningen sin plats. På henne, på sans och måtta, 

beror nu mera all yttre och inre sjelfständighet, all möjlig öfvergång till ett 

bättre.61

I den avslutning som följer apostroferar han först den blivande drottningen som en 

symbol för denna försoning mellan gammalt och nytt. I sin person förenar hon histo-

risk tradition och revolutionens nyordning.62 Därpå vänder han sig till kronprinsen 

med ett allvarsord och som sig bör en förhoppning:

I en stormig tid träder Du inför Historiens anlete som pröfvar med skarpa 

ögon och ristar sin dom i ovanskliga taflor. Du äger att upprätthålla icke blott 

din kungliga Faders vidtfräjdade namn, utan även det ej mindre vidtfräjdade 

59 Jansson (1948, s. 120–153) har pekat ut de idéströmmar i tiden som han anser påverkat Tegnérs 

nyorientering och som framträder i Oscarstalet. Det visar sig, som väntat, svårt att peka ut 

vilken enskild författare han läst och tagit intryck av. Det liberala manifestet är utelämnat från 

Janssons analys och Kant nämns inte.

60 AS I, s. 108.

61 AS I, s. 109.

62 Joséphine av Leuchtenburg, prinsessa av Bologna och hertiginna av Galliera, var dotter till 

Napoleons adoptivson Eugène de Beauharnais och prinsessan Augusta Amalia av Bayern.



kvhaa konferenser 114230

Nordens, der stora minnen sväfva omkring thronen och ingen Konung sofver 

sig till sin ära. Ett nytt tidehvarf blickar upp till dig, tvenne Nationers för-

hoppningar bära endast dina färger. Derföre, var stark som de ungas mod, var 

vis som de gamlas erfarenhet.63

Med frasen ”ingen Konung sofver sig till sin ära” (min kursivering) har Tegnér 

markerat att han inte är ett ”hovkryp”. Allt nog, talet mottogs favorabelt vid hovet. 

Kronprinsen som gillat Tegnérs versberättelse Axel hade, enligt hörsägen, inga in-

vändningar, och Leopold försåg kungen med det i sammanhanget lämpliga. Han fick 

i Leopolds franska version den harmlösa dikt med vilken Tegnér avslutat sitt tal.64

Från Oscarstalet till avfärden från Lund

I januari 1824 får Tegnér brev från universitetskansler Lars von Engeström i vilket 

denne uttrycker sin uppskattning av Oscarstalet, som han just läst och nu återsänder. 

I sitt svar hävdar Tegnér att han i sitt tal varit nödsakad att ”mera antyda än utveckla” 

sina tankar. ”Ett Tal för tillfället kan ej vara en afhandling.” Och han fortsätter be-

känna att han ”i Politik, som i Vitterhet” alltid bekänt sig till ”moderata grundsatser, 

lika långt från Jacobinism som Despotism”. Härigenom har han haft ”olyckan att 

misshaga begge extremiteterna, hvilka nu skrikande föra ordet i vårt lands politiska 

Litteratur, liksom de för några år sedan gjorde i den poetiska”.65 Här syftar nog Tegnér 

i första hand på debatten efter talet vid jubelfesten; ett tal som också hade tilltalat von 

Engeström.

En motsatt läsarreaktion skulle strax komma. Den säregne kyrkoherden David 

Munck af Rosenschöld var mindre bevågen och beskyllde Tegnér för jacobinism, när 

han samma år översatte Oscarstalet till danska och i Köpenhamn även lät trycka det. 

I brev till sin svåger Gustaf Billow konstaterar Tegnér att kyrkoherden gjort sig ”onö-

digt besvär” att göra honom till jacobin, ”helst min salige fader, Gud fröjde hans själ, 

gjort det förut”.66

Klart är att han tillskrivit sig två förhållningssätt. Det är inte så märkligt. Hans of-

fentliga persona är mittenmannens. I rådande politiska läge pläderar han i Oscarsta-

let för en balanserad hållning, präglad av försiktighet och kompromissvilja på det att 

nationen måtte hålla samman inför de utmaningar han anser hota dess existens. Men 

63 AS I, s. 110.

64 Jfr Jansson 1948, s. 157–164. SD III, s. 180.

65 Brev III, nr 4.

66 Brev III, nr 56, 70, 95.



olle fer m 231

talet vittnar också om att han hade sitt hjärta till vänster i politiken. Det framgår av det 

liberala manifest han presenterar och hans kommentarer i brev. I det avseendet hade 

Munck af Rosenschöld rätt, men han såg alldeles förbi avsnittet om den praktiska po-

litikens nödvändiga orientering mot mitten.

*

Privatim är Tegnér alltjämt liberal. Heliga alliansen är det stora hatobjektet, en ”hyd-

ra” som mitt i Europa inrättat ett ”augiasstall” och som kväver folkens frihet och det 

stora arvet från den franska revolutionen, definierat som frihet och upplysning, kon-

kretiserat i liberala författningar. Det konservativa, servila attentatet mot detta arv 

är på sikt dömt att misslyckas, ty de liberala idéerna låter sig i längden inte kuvas, 

eftersom de är ljusets och mänsklighetens. Detta är Tegnérs credo. I nuet saknar han 

den stora personligheten i den liberala rörelsen, mannen som kan definiera sin tid och 

visa en väg framåt som människor väljer att följa.67

En man av annat skaplynne hade, dessvärre, förstått att ta på sig den uppgiften: Kle-

mens von Metternich, den europeiska reaktionens huvudman, för Tegnér en mörkrets 

furste som han stilenligt omdöper till Mitternacht. Han tillåter sig även ett raljeri om 

Metternichs vackra hustru, riktat mot sin förtrogne Brinkman, och om Metternichs 

sekreterare Gäntz, som ges alternativnamnet Gans (”gås”).68 Metternichs nattväktar-

stat är ändå dömd att gå under. Inom några decennier har den monarkiska ordningen 

mist sin legitimitet. Om det är han övertygad.

*

Oscarstalet innehöll ett annat inslag, värt att uppmärksamma, då det återknyter till 

ett redan känt tema: statsbildningen som bildningsanstalt.69 Denna gång är Tegnér 

i tillfälle att knyta idén till platsen för sitt framträdande: ”Är han [statsbildningen] 

icke egentligen det stora Universitetet der Menskligheten tager sina grader?” Sam-

bandet universitet–samhälle liknar han vid relationen mellan orsak och verkan: ”den 

allmänna bildningen är öfverallt det populära resultatet af en vetenskaplig”. En pre-

cisering följer: ”Det gifves ingen vettenskap som icke förr eller sednare, på ett eller 

annat sätt ingår i massan af Nationens odling, och småningom verkar på det allmänna 

67 Brev II, nr 197, 198, 238, III, nr 35, 141, 197 et passim.

68 Brev III, nr 28, 36, 38. Men Brinkman är inte med på noterna, han finner att Metternich är en 

utmärkt politiker. Det är därför Tegnér antyder att denna förvillelse kan ha med Metternichs 

vackra fru att göra.

69 AS I, s. 97–98.



kvhaa konferenser 114232

tänkesättet.” Och en slutsats levereras: ”Universiteten äro eller borde vara, de högsta 

representanterna af Statens [statsbildningens] utbildning.”

Han ställer en fråga till: ”Är icke menniskosläktets Historia i sig sjelf något annat 

än historien om dess utbildning?” Denna retoriskt ställda fråga leder vidare till hans 

första skoltal som biskop och efor givet på Växjö gymnasium i maj 1824. Efter vackra 

inledningsord om den egna rollen som en stiftets ”lärare” tar han upp det gamla temat 

utan att i förstone nämna det.

Ett gymnasium har att verka för det högsta av ändamål: ”sinnets utbildning till 

kunskap och dygd”. Rättskaffenhet och kunskap är tillgångar som är goda i sig själva. 

”De äro mätare på lifvets värden.” Och båda utvecklas genom uppfostran. Människan 

kommer ”medvetslös” till världen med mer eller mindre rika anlag och förmågor. När 

dessa vaknar träder hon in i erfarenhetens skola. Tiden är människans första och sista 

läromästare.70 En slutsats följer. Förstår man med uppfostran allt det som bidrar till att 

utveckla människans förmågor, så är hela människolivet en uppfostran; vad som ryms 

mellan vaggan och graven är i detta avseende ”en scholetid”.

Med andra ord, livet självt är en bildningsanstalt, ett uppfostringsverk att foga till 

de företeelser Tegnér tidigare räknat dit: en liberal rättsordning, nationens vitterhet, 

skolor och universitet. Kyrkan är i vårt sammanhang inte alls omnämnd, bara antydd, 

när Tegnér inför Växjö gymnasium presenterar sig som ”lärare”. I den rollen är han inte 

unik, ty lärarens roll är överallt densamma: ”Han åsyftar ljusets seger öfver mörkret, 

det godas seger öfver det onda; han åsyftar slägtets upplysning och förbättring.” Vad 

kyrkans specifika bidrag är går han inte närmare in på. Sitt tema summerar han sålun-

da: ”Denna evigt pågående uppfostran kan ej tänkas utom staten (statsbildningen). På 

jorden är den en uppfostringsanstalt för folkslagen. Genom skolor och institutioner 

har den att sörja för släktets andliga fostran.”

Och nu, i anslutning till idén om livet som en fostran, ger han svaret på den fråga 

han lämnat obesvarad i Oscarstalet: det finns en idé om en högre fostran. Om den en-

skilda människan får sin fostran genom ett helt människoliv, så äger människosläktet 

sin egen fostran genom summan av de enskilda människornas liv. Den ena generatio-

nen måste vara den andras uppfostrare, all närvarande bildning måste utveckla sig ur 

en föregående och i sin ordning förbereda en efterföljande. Alltså: människosläktets 

historia är i sig själv inget annat än historien om dess utbildning.

Så infogar han eleverna och deras studier i ett vidare sammanhang. I bakgrunden 

anas Herders historefilosofi men också Kants idé om statsbildningen som en liberal 

70 Frasen har gått rakt in Frithiof Ponténs Grekisk läsebok för det gamla gymnasiet, där den första 

meningen lyder: ”Tiden är människornas lärare” (Ὁ χρόνος διδάσκαλος τῶν ἀνδρώπων ἐστίν).



olle fer m 233

rättsordning, vilken civiliserar det mänskliga umgänget och utvecklar medborgarnas 

praktiska förnuft.71

Avslutning

Tegnér var trogen sin ungdoms övertygelse. Den franska nationalförsamlingens De-

klaration om människans och medborgarens rättigheter av den 26 augusti 1789 förblev 

hans politiska riktmärke, från mötet med den konservativa ordningen på Värmlands 

nation 1799 (inte behandlad här) till avskedet från Lund och färden till Växjö och 

episkopatet 1826. Men Deklarationen nämns aldrig. Inte heller är det Deklarationen 

i dess helhet han aktualiserar utan ett urval artiklar han funnit lämpligt att åberopa i 

det svenska sammanhang han agerar i.

Artiklarna handlar i kvalificerad mening om mänsklig och medborgerlig frihet, di-

rekt förknippad med en samling rättigheter som tillkommer gemene man: rätt att 

medverka vid lagstiftning, rätt att bestämma över skatteuttag, rätt att kräva ansvar av 

de styrande, rätt att uttala sin åsikt och att trycka den samt rätt att åtnjuta säkerhet till 

person och egendom. Detta rör enligt känd begreppsbildning ”positiva friheter” eller 

”friheter till något”. Även ”negativa friheter” eller ”friheter från något” aktualiseras så-

som förtryck och godtycke i olika former; till dem hör ståndsprivilegier, ogrannlaga 

beskattning, censur och oreglerad maktutövning.72 Dessa fri- och rättigheter ansåg 

Tegnér vara så självklara, så givna, så universella att de inte kan förbigås, de visar framåt, 

mot framtidens samhälle. I Oscarstalet inför han ett nytt moment, implementering-

ens förutsättningar. Förändringar måste ske stegvis och oförhastat och med hänsyn till 

samhällets historiskt givna förutsättningar. I Ocarstalet ger sig också inflytande från 

ett annat håll till känna, förstulet antytt 1817, nämligen Immanuel Kant, som förstått 

att göra rättsfilosofi av Deklarationen och andra idéer som ingick i upplysningstidens 

tänkande.

”Lagbunden frihet” var ett av Tegnérs ledord med inspiration från monoliten i Kö-

nigsberg. Därmed var det sagt att hans ideologiska övertygelse inte hade något gemen-

samt med franska revolutionens urartning. Visserligen kallade han sig då och då ”jaco-

bin”, men det skedde privatim och var mest ett sätt att hålla distans till den konserva-

tiva reaktion han avskydde. En gång kallade han sig även ”jacobin av födsel”. Såvitt jag 

kan förstå uttrycker det i allt väsentligt ett klassmedvetande, format av hans ursprung 

71 Herder 1887–1913, XIII, s. 345–346. Det sambandet utpekat av Jansson 1948, s. 144–145. Om 

Kant i ett sådant sammanhang, se Waldron 2006, s. 179–200.

72 De två begreppen är numera förknippade med Isaiah Berlin (1984), men redan Kant använder 

dem i sin Rechtslehre, se Byrd & Hruschka 2010, kap. 3.



kvhaa konferenser 114234

i ett Fattigsverige, där han blev satt på undantag. Hans far, kyrkoherden, hade med-

delat familjen att man bara hade råd att skicka hans två äldre bröder till högre studier. 

Esse, som han kallades en famille, var nummer tre. För honom gällde det således att 

finna bärgning hemmavid.

Så blev det också under några år. Men Esse hade turen att möta två personer, kro-

nofogde Jakob Branting, vars skrivbiträde han var efter faderns död, och brukspatron 

Christoffer Myhrman, som båda insåg att Esse var ämnad för något annat. Med deras 

stöd sändes han, utan föregående gymnasieutbildning, till Lund där ett nytt liv bör-

jade. I universitets hägn kom hans begåvning till sin rätt. Akademiska skrifter på väl-

artikulerat latin över knepiga ämnen i Kants filosofi och estetik befordrade hans akade-

miska karriär. Hans dikter och tal blev kända och omdebatterade i en bredare krets än 

den Lundaakademien erbjöd. Officiella erkännanden kom honom även till del. Innan 

han fyllt 40 år invaldes han i Svenska Akademien. Men livet som uppburen academicus 

hade ett slut. År 1826 lämnade han Lund för att bli biskop i Växjö. Allt blev inte bättre. 

I efterhand framstod akademiåren som den lyckliga, den ljusa tiden.



Barbro Wallgren Hemlin

Att för livstiden vara dömd att  

hålla tal för bönder

Esaias Tegnér som kyrklig talare

I en antologi som i huvudsak handlar om Esaias Tegnérs latinska skrifter kommer här 

en artikel som i stället handlar om hans kyrkliga tal, vilka förstås var på svenska.1 Det 

kan också omedelbart slås fast att Tegnér var en alldeles för god retoriker för att låta 

sina kunskaper i latin och även grekiska ge avtryck i dessa tal. Han talade mestadels 

till skånsk och småländsk allmoge, och det latin och den grekiska som förekommer i 

de kyrkliga sammanhangen inskränker sig till enstaka fraser i några få tal.2 I ett dop-

tal från 1839 inom ramen för en betraktelse av vitt som ”himmelrikets nationalfärg” 

talade han till exempel om att ”dö i ’hvita vadum’, in albis”, det vill säga att våra tidig-

kristna förfäder ”anlade” (tog på sig) sina dopkläder på ”sotesängen” (dödsbädden). 

Här kompletterade Tegnér det fornnordiska uttrycket med ett latinskt.3

1 Med Tegnérs kyrkliga tal avses i det som följer såväl predikningar som de tal han i egenskap av 

biskop höll vid andra typer av kyrkliga förrättningar, det vill säga kyrkoinvigningar, visitatio-

ner, prästvigningar och kyrkoherdeinstallationer.

2 Tegnér använde latinet mycket sparsamt i de kyrkliga talen, och detsamma gäller grekiskan. 

Detta gäller även innehållsligt stoff hämtat från det klassiska Rom och Grekland. I det som 

följer kommenteras nästan bara Tegnérs användning av latinet, men det mesta som sägs gäller 

också hans användning av grekiskan.

3 Doptalet finns tryckt i SS VIII, s. 80–82, men kommer snart i ny textkritisk version i Esaias 

Tegnérs kyrkliga tal (KT) IV, som tal nr 75.



kvhaa konferenser 114236

Ett annat exempel finns i det tal som Tegnér höll den 15 oktober 1837 vid lektorerna 

Nils Lindgrens och Anders Melanders prästvigning.4 Talet är hållet helt på vers och 

innehåller följande strof:

Tyngdpunkt blifver och är i lifvet den höga Religio,

går som en åder af gull genom det jordiska slagg.

Sekvensen är tillagd i marginalen i manuskriptet och Tegnér har valt det latinska ordet 

Religio, förmodligen i betydelsen ’kristendomen’ (eller kanske ’kristna livsföringen’ 

eller det mer allmänna ’tron’). Han visste förstås att han hade en bildad åhörarskara 

framför sig vid denna prästvigning av två av Växjö gymnasiums lektorer. Vid en annan 

prästvigning, en odaterad (från 1831 eller senare), talade han liksom ofta på ett vidsynt 

sätt om uppenbarelsen och sköt in ett latinskt ord, Ancīlia:5

Det är i sanning en besynnerlig föreställning, att Uppenbarelsen skulle ha fal-

lit alldeles enstaka, alldeles naken ner ifrån himlen, lik de sköldar som genom 

ett under fallit från himlen (Ancīlia) och som Romerska Sagan omtalar.

Det latinska ordet Ancīlia är dock som framgår satt inom parentes och kanske yttrade 

Tegnér det inte ens. Att han, som i exemplet ovan, anknöt till romerskt stoff förekom-

mer, men också det är ovanligt och då det skedde handlade det nästan i samtliga fall 

om prästvigningar, där han kunde räkna med att åhörarna var kunniga i den romerska 

historien. Vid sidan av exemplet ovan kan nämnas hans lovprisning av de ”Gamle Ro-

marne” vid en prästvigning den 10 april 1831 (tal nr 41).6 Han berättade där att dessa 

”efter ett stort nederlag som hotade Staten med upplösning, offenteligen tackade den 

Härförare som föranledt och likväl öfverlefde det, derföre att han ej förtviflade om 

Fäderneslandets räddning”.7

4 Prästvigningstalet finns tryckt i SS VIII, s. 22–25, men kommer snart i ny textkritisk version i 

KT IV, som tal nr 68.

5 Prästvigningstalet finns tryckt i SS VIII, s. 45–51, men kommer i ny textkritisk version i KT IV, 

som tal nr 80.

6 De nummer som anges i anslutning till citaten ur Tegnérs kyrkliga tal visar vilket nummer det 

aktuella talet har i utgåvan Esaias Tegnérs kyrkliga tal.

7 KT III, s. 88. Tegnér syftade i sekvensen på romarnas totala nederlag mot Hannibal och karta-

gerna. Av de båda härförarna för striden, Lucius Aemilius Paullus och Gaius Terentius Varro, 

överlevde bara den senare. De flesta antika författare lägger skulden för nederlaget på Varro, 

men trots detta berättas det att han efter förlusten välkomnades med glädje och tacksamhet 

i Rom. Skälet ska, precis som Tegnér sa i sitt tal, ha varit att han inte förtvivlade om statens 

räddning. Mottagandet av Varro omtalas i Livius 22.61.14–15 samt även 25.6.7–8. För vidare 



ba r bro wa llgr en hemli n 237

Men i stort sett lyser latinet, liksom de innehållsliga exemplen hämtade från anti-

ken, med sin frånvaro i de kyrkliga talen.8 Och som redan konstaterats är det bara ett 

tecken på att Tegnér visste till vilka han talade och anpassade sina predikningar och 

andra typer av kyrkliga tal efter dessa. Han var en kunnig retoriker som visste att an-

passning, aptum, är en av talarens yttersta dygder. Kanske kan man säga att han, likt 

Karlfeldts Fridolin, talade ”med bönder på böndernas sätt men med lärde män på 

latin”.9

I det som följer kommer just detta perspektiv, aptum, anpassningen till mottagarna, 

att vara i blickfånget. Det finns inget viktigare än detta för den retoriker som vill lyckas 

i sin strävan att nå fram till och övertyga sina lyssnare, för att i slutändan kanske till och 

med få dem att inte bara tänka utan också handla på avsett vis. Tegnér förefaller oftast 

ha varit väl medveten om betydelsen av aptum och det är tydligt att han ansträngde sig 

för att anpassa innehåll, disposition och språk efter mottagarna och deras förmodade 

intressen och förståelsehorisont. Men lätt var det med säkerhet inte för denne högt 

bildade man, ibland kallad intelligensaristokrat, att helt sätta sig in i sina mottagares 

referensram och ibland misslyckades han kapitalt i sitt retoriska värv. Det kommer 

nedan att ges exempel på både lyckosamma och mindre lyckosamma insatser av den 

kyrklige retorikern Tegnér.

Att Tegnér inte alltid var så förtjust i att hålla alla dessa tal och predikningar för 

allmogen framgår av ett brev till Christopher Isac Heurlin den 6 oktober 1837. Tegnér 

hade varit på en lång ämbetsresa i Östra Härad, beskriver sig som ”utorerad” och ut-

brister: ”Gud hjelpe den som för lifstiden är dömd att hålla Tal för Bönder.”10 Det ska 

sägas att han då verkligen hade orerat en hel del. Inom loppet av fjorton dagar hade han 

invigt kyrkorna i Skirö, Skede och Södra Solberga och därtill hållit visitation i Karls-

torp. Dessutom hade han den 20 augusti invigt Nottebäcks kyrka i Uppvidinge härad 

och hållit ett strängt och mycket omskrivet tal, där han skällde på den närliggande 

församlingen Granhults invånare. Dessa hade vägrat att göra biskopen till viljes, det 

information, se KT III, s. 97–98. (Tack till prof. Ida Östenberg för uppgifterna om Varro och 

slaget vid Cannae.)

8 Det ska dock sägas att det grekisk-antika stoffet ingalunda lyser med sin frånvaro i ideologiskt 

avseende. Tvärtom är den kristendom som Tegnér predikar genomsyrad av platonismen och 

dess preexistenstanke. Med Tegnérs egna ord: ”Jag är som är ett hittebarn på jorden, och vet 

icke hvarifrån jag kommer eller hvart jag går?” (Tal nr 52, KT III, s. 341.) Det är inte för inte 

som det har ifrågasatts om Tegnér ens var kristen. För ytterligare diskussion av detta, se Hidal 

2020, bland annat s. 50–58 och 131–136 och all den litteratur som anförs där, samt Hidal 2023, 

s. 143–159.

9 Karlfeldt 1898, s. 46.

10 Brev VIII, s. 164.



kvhaa konferenser 114238

vill säga att riva sin egen kyrka och i stället satsa på sammanbyggnad med Nottebäck. 

Tack vare deras motstånd står Granhults medeltidskyrka kvar än i dag, som Sveriges 

äldsta helt bevarade träkyrka.11

Men innan vi går in på konkreta framgångar och misslyckanden i Tegnérs karriär 

som kyrklig retoriker följer lite allmän information om Tegnérs prästerliga karriär, vad 

vi vet om hans retoriska skolning och några mer generella iakttagelser av honom som 

kyrklig talare.

Tegnér – skald, professor,  
prebendepräst och biskop

Tegnér är naturligtvis främst känd som poet. Under sin livstid var han en oerhört upp-

skattad diktare, och Christina Svensson har liknat hans popularitet vid den som i dag 

kan gälla till exempel popstjärnor. Också utanför Sveriges gränser var han berömd 

och han var, vid sidan av Jöns Berzelius, sin tids internationellt mest kände svensk. 

Hans bestseller Frithiofs saga översattes till minst femton språk, varibland, förutom 

förväntade språk som danska, norska, engelska, tyska och franska, kan nämnas ar-

meniska, latin, polska, tjeckiska och ungerska.12 Dessutom var han en skicklig och 

flitig brevskribent, politiker (motvilligt), akademiledamot (invald 1819) och professor 

i grekiska vid Lunds universitet. Det var i anslutning till denna akademiska tjänst 

som han fick de skånska församlingarna Stävie och Lackalänga som prebende, det vill 

säga ett slags lönetillägg för akademiska lärare, och efter att ha blivit prästvigd den 

20 december 1812 kunde han verka som kyrkoherde i sina församlingar. Den 6 juni 

1813 inträdespredikade han i Stävie.13

Men Tegnér skulle avancera i den kyrkliga hierarkin, och den 30 maj 1824 vigdes 

han i Uppsala domkyrka av ärkebiskop Carl von Rosenstein till biskop för Växjö stift. 

Under de första två åren som biskop bodde han kvar i Lund, men på våren 1826 flyttade 

han och familjen till Växjö, först till den lilla gården Tuvan och sedan till biskopssätet 

Östrabo, där han bodde ända fram till sin död den 2 november 1846.

Tegnérs kyrkliga tal, det vill säga hans predikningar och alla de tal som han höll i 

sin roll som biskop vid till exempel kyrkoinvigningar, visitationer och prästvigningar, 

finns bevarade i ganska stor mängd. Det handlar om 1 182 handskrivna manuskript-

sidor, fördelade på 114 olika manuskript, 77 olika fullständiga tal och 12 unika frag-

11 Ullén 1996, s. 99.

12 Enligt Nordisk familjebok (Uggleupplagan) 1919, bd 28, s. 647.

13 Inträdespredikan (tal nr 1) finns i KT I, s. 185–197.



ba r bro wa llgr en hemli n 239

ment. Hela detta material ges just nu ut av mig och Tegnérsamfundet i en textkritisk 

utgåva. Tre volymer är hittills publicerade (2017, 2019 respektive 2022) och den fjärde 

är under arbete.14 Flera av talen har inte varit utgivna tidigare och många tidigare oda-

terade tal har kunnat få en säker eller nästan säker datering.15

Tegnér som kyrklig retoriker – en överblick

Tegnérs kyrkliga tal har ännu inte varit föremål för någon mer omfattande undersök-

ning, även om de under senare år utgjort underlag för bland annat Hidals studie av 

Tegnér och kristendomen16 och tidigare även använts för att belysa olika aspekter av 

Tegnérs liv och ståndpunkter.17 När det gäller det retoriska perspektivet saknas stu-

dier av honom som kyrklig talare nästan helt. Tegnérsamfundets symposium 2001 om 

Tegnér som retoriker mynnade dock ut i antologin Tegnér och retoriken,18 där ett par 

forskare (Håkan Möller och jag själv), belyste Tegnérs kyrkliga talekonst. Antologin 

innehåller också studier av bland annat Tegnérs retoriska skolning (Christina Svens-

son), Tegnérs jubelfesttal från 1817 (Kurt Johannesson) och Tegnérs förhållande till 

nyhumanismen (Bo Lindberg). Också Tegnérsamfundets antologi Texter och läs-

ningar från 2011 innehåller en artikel som kan sägas ha retoriskt perspektiv, nämligen 

Anders Jarlerts ”Hördes ljuset?” som tar sikte på receptionen av Tegnérs kyrkliga tal 

(se not 39 nedan). Till samlingen av retoriskt inriktade ansatser kan också läggas min 

14 Denna fjärde volym blir sannolikt den sista volymen som innehåller tal, men den kommer 

förmodligen att följas av en volym för kartor och register.

15 För närmare information om Tegnérs kyrkliga tal och principerna bakom utgivningen av dem, 

se KT I, s. 25–94.

16 Hidal 2020.

17 Alla som har gjort insatser som Tegnérbiografer och som ur olika perspektiv har belyst Tegnérs 

liv och verksamhet har förstås, vid sidan av annat material, använt hans kyrkliga tal. Fokus på 

Tegnérs kyrkliga verksamhet har till exempel Göransson (1959) i sin avhandling Biskop Tegnér 

i traditionen och verkligheten. Wärendh (1939), Lindblom (1946) och Hidal (2020) har teolo-

giska perspektiv i centrum för sina framställningar, och i dessa används predikningar och andra 

kyrkliga tal ymnigt. Också mer allmänna biografier som Bööks (1946), Werins (1974, 1976) 

och Hidals (2023) ger rikhaltiga exempel på Tegnérs predikokonst och detsamma gäller för 

Janssons (1948) avhandling om Tegnér som politiker. Men någon större undersökning inriktad 

på Tegnérs som kyrklig retoriker finns alltså inte. Detsamma gäller hans profana retorik, det 

vill säga hans akademiska tal och skoltal. Dessa finns utgivna av Ulla Törnqvist i Esaias Tegnérs 

tal I (1982).

18 Vinge red. 2003.



kvhaa konferenser 114240

artikel om Tegnér som lov- respektive klandertalare i kyrkorna runtom i Växjö stift19 

samt en del kommentarer i utgåvan av de kyrkliga talen.

En viss överblick av Tegnér som kyrklig retoriker har jag dock skaffat mig under det 

långvariga arbetet med att ge ut hans kyrkliga tal, och allmänt kan sägas att han var 

noggrann och ambitiös. Talen är väl genomarbetade på alla plan, till innehåll, disposi-

tion och språkligt uttryck. Dispositionen av predikningarna följer alltid det traditio-

nella tematiska upplägget. De inleds med ett ingångsord ur skriften samt en inledande 

utläggning (exordium). Därefter följer Fader vår, uppläsning av den aktuella söndagens 

evangelietext och angivande av temat för predikan (propositio). Sedan utläggs temat 

i olika avdelningar (partitio), och någon gång även i underavdelningar (subpartitio), 

och predikan avslutas med en sammanfattning av budskapet (conclusio). Ofta skrev 

Tegnér ut Propositio, Proposit. eller Prop. framför angivelsen av temat i sitt manuskript 

(lite latin alltså, men inget som hördes för lyssnarna), och han markerade alltid de 

olika delarna med till exempel I), II) och III) eller A), B) och C). Någon gång, såsom 

i hans allra första predikan, den från Stävie den 6 juni 1813 (tal nr 1), hade han även 

underavdelningar, subpartitio, som han angav explicit. Kanske var han extra noga när 

han förberedde och framförde denna sin allra första predikan?20 I varje fall verkar det 

som om han ville ha lite stöd och hjälp inför denna premiär. Kvällen innan skrev han 

ett meddelande till sin i det prästerliga ämbetet mer erfarne vän, hovpredikanten och 

andre stadskomministern i Lund Anders Peter Gullander. Meddelandet har citerats 

många gånger förut, men är roligt och förtjänar att återges igen. Det lyder som följer:

Jag vet, min Bror, att du är djup;

men min predikan är det icke.

Kom hit uppå en morgonsup,

hvarpå en flaska öl vi dricke.

Predikokonsten är mig svår,

ty min talang är ej Gullanders;

kom hit och lär mig Fadervår,

ty annars går det rent till fanders.

19 Wallgren Hemlin 2007.

20 Inträdespredikan (tal nr 1) finns tryckt i KT I, s. 185–197. På s. 99–101 i samma volym finns 

information om den tematiska dispositionen och även en tydlig uppställning av just inträdes-

predikans disposition.



ba r bro wa llgr en hemli n 241

Sist i meddelandet fanns också ett P.S.:

Tag Handbok med och Liturgi, med mera:

Jag har, Gud nåd’ mig, ingendera.21

Men han fick trots allt ordning på sin första predikan och den är, som framgått, väl 

genomarbetad och dessutom mycket lång, kanske till och med längst av alla (det går 

inte att säkert fastställa förrän alla de kyrkliga talen är utgivna). Sannolikt talade Teg-

nér i cirka 35 minuter, men vid framförandet ingick också unison psalmsång (av psalm 

182 i 1695 års psalmbok), Fader vår (inklusive förbön) och uppläsning av den aktuella 

evangelietexten, och han höll sig gott och väl inom ramen för den föreskrift angående 

predikans längd som han senare gav i Växjö domkapitels cirkulär nr 289:1830 (§ 4) 

under rubriken ”Om predikningars längd och beskaffenhet”.

Cirkuläret föranleddes av att domkapitlet ”med missnöje förnummit att predik-

ningarne, helst af yngre prestmän, någon gång utsträckas öfver den föreskrifna tiden 

af en timma”. Detta stred mot kyrkolagens föreskrifter och dessutom var syftet med 

predikan att undervisa att uppbygga och inte att ”vara en theologisk afhandling” eller 

att ”omfatta hela systemet af vår Salighetslära”. Tegnér betonade också att för långa 

predikningar tröttar ut lyssnarna: ”Hvarje känsla, äfven den heligaste, förslappas i den 

mån hon förlänges öfver höfvan, och det öfverretade hjertat faller hastigt åter i sin 

dvala.”22 Att åhöraren tröttas ut av för långa tal är ju en allmänt känd sanning. Reto-

rikens dödssynd är taedium, att vara tråkig, vilket förstås är en risk om en talare blir 

långrandig. Och själv höll Tegnér sig alltså gott och väl inom den givna tidsramen. 

Hans predikningar och övriga kyrkliga tal tog troligen mellan 20 och 30 minuter att 

framföra (exklusive Fader vår, uppläsning av evangelietexten, unison psalmsång eller 

andra inslag som kunde förekomma inom ramen för predikan).23

Vad gäller språket och stilen kan sägas att Tegnér uppenbarligen, för det mesta, 

lade ned stort arbete på utformningen av sina predikningar och tal. Där finns passager 

som är svindlande vackra och en rikedom av metaforer, liknelser och stilfigurer. Han 

var poet och det märks också i de kyrkliga talen. Exempel på detta finns längre fram 

i artikeln. Men språket är också ofta ganska rakt och enkelt, till synes väl anpassat för 

allmogen som oftast var mottagargruppen. Det framgår också, om man studerar de 

ändringar han gjorde i sina manuskript, att han filade och slipade på sina formulering-

21 SD II, s. 115, efter en avskrift av Gullanders svärson L. P. Holmberg, Saml. Tegnér, Es. 3.1., 

Lunds universitetsbibliotek; se även Wrangel 1932, II, s. 224–226 samt Lunds stifts herdaminne, 

Serie II:2, s. 85–86.

22 Cirkuläret finns i Wexjö Dom-Kapitels Cirkulär-Bref nr 289, 1837 och 1838, s. 530–532.

23 För resonemang om längden på Tegnérs predikningar och kyrkliga tal, se KT III, s. 521–522.



kvhaa konferenser 114242

ar.24 Men trots detta tvivlade han nog på att han alltid nådde fram till sina mottagare. 

Det verkar i varje fall vara en sådan känsla han ger ord åt i sin så kallade ”Predikobön”, 

som ofta ingick i hans kyrkliga tal. Den första fullständiga version som finns bevarad 

av dikten lyder så här (med min kursivering):

Fader, du som sändt ditt Ord till gruset,

du som sjelf uppöfver stjernor bor,

lys mitt öga med det helga ljuset,

styrk mitt hjerta att jag tror!

Det är skönt att skaka på den dvala

som vill sofva fast en verld förgås.

Det är skönt att för det Högsta tala

äfven om man ej förstås.

Derför låt mig för din lära kämpa

för allt skönt på jorden, för allt sant

nu med manlig stränghet, nu med lämpa

som din Andes anförvandt! Amen!25

Vad visste Tegnér om klassisk retorik?

Att Tegnér hade en god skolning i den klassiska retoriken framgår av Christina Svens-

sons artikel om hans utbildningsgång i ämnet.26 Han undervisades först av sina bröder 

och redan som tioåring ”Explicerade och imiterade” han enligt vad han själv uppger 

24 Alla ändringar Tegnér gjorde i sina manuskript finns noterade i utgåvan av de kyrkliga talen i 

den så kallade variantapparaten. Där kan den intresserade studera tillkomstprocessen för talen, 

vad som ursprungligen stod och vad som blev resultatet efter Tegnérs ändringar. Ett exempel 

på hur Tegnér bytte ut ord och filade på den språkliga stilen finns i not 47 nedan.

25 Dikten ”Predikobön” förekommer i många av Tegnérs kyrkliga tal. Inledningsfrasen, ”Fader 

du som sändt etc.” finns redan i predikomanuskript från 1813 och 1814 (tal nr 2 och tal nr 3, 

KT I, s. 215 respektive 236), men i sin helhet förekommer dikten inte förrän i manuskriptet till 

visitationstalet i Älghult 1831 (tal nr 42, KT III, s. 116–117). En i många avseenden avvikande 

version av dikten finns i manuskriptet till det tal Tegnér höll vid invigningen av Gårdsby kyrka 

1837 (tal nr 61, kommer i KT IV). Denna version lät Tegnér 1841 själv trycka i Tal vid särskilta 

tillfällen (II:202–203). För en utförlig kommentar till dikten i dess olika versioner, se SD 

II:372–374.

26 Svensson 2003, s. 56.



ba r bro wa llgr en hemli n 243

Ciceros brev.27 När han som sjuttonåring kom till Lunds universitet 1799 under-

visades han av bland andra Johan Lundblad och Matthias Norberg, båda professorer, 

den förstnämnde i latinsk vältalighet och retorik, den sistnämnde i orientaliska språk. 

I undervisningen ingick bland annat Ciceros tal, hans verk De oratore och retoriska 

övningar av olika slag. Tegnér gick dock sällan på Lundblads föreläsningar, eftersom 

hans ”föredrag från Lärostolen var alldagligt, hackande och stundom löjligt”, men 

deltog gärna i hans skrivövningar, där han ofta fick sina uppsatser upplästa från kate-

dern eftersom de ansågs föredömliga med avseende på språket.28 Tegnér berörde även 

retoriken i sin egen undervisning vid universitetet, då han 1808 föreläste i poetik och 

kom in på förhållandet mellan poetik och retorik.29

I det tal Tegnér höll vid prästmötet i Växjö 1836 gick han ganska noggrant in på hur 

en god präst bör predika. Av det han sa framgår tydligt att han hade retorisk skolning. 

Predikan är ”en konst, följakteligen fri, men har derjemte sina reglor”, säger han i talet 

och tillägger att dessa regler ”hjelpa hvad de kunna för att förekomma misstag, och in-

hämtas ur Läroböckerna”.30 Troligen var det huvudsakligen Johan Möllers Afhandling 

Om Et Rätt Prediko-sätt han avsåg när han talar om ”Läroböckerna”, och denna bok 

var dessutom den första utförliga läroboken i retorik som skrevs på svenska.31 Tegnér 

hade Möllers bok i sitt bibliotek,32 och av det han sa i sitt prästmötestal är det också 

tydligt att han både hade läst och tagit intryck av den.

Tegnérs egna predikoanvisningar

I prästmötestalet 1836 gav Tegnér också själv råd och föreskrifter om hur en god präst 

bör predika. Att predikningarna inte skulle vara särskilt långa har redan framgått. 

Han framhöll också att de inte skulle vara för ”känslosamma och blomsterrika” för 

”Blomsterspråket hör till Orienten”.33 Men han varnade för det torra, kärva, vardag-

liga, kanske till och med vårdslösa språket och gav sitt ideal för predikans stil: Språket 

27 Brev I, s. 9.

28 Svensson 2003, s. 56–60. Citaten är hämtade ur Tegnérs självbiografiska anteckningar som 

finns tryckta i SS VIII, s. 325.

29 För utförlig information, se Svensson 2003, s. 60.

30 KT III, s. 495–496.

31 Wallgren Hemlin 2022a, s. 120–122.

32 Klemming 1847, s. 16, post 328.

33 KT III, s. 496 respektive 497.



kvhaa konferenser 114244

bör vara ”värdigt, men ej stelt, lämpadt efter innehållet men ej derföre ojemt och bru-

tet, klart men ej vattenaktigt, lifligt men ej kringsväfvande, enkelt men ej alldagligt”.34 

Dessutom skulle prästen vara kunnig på många områden:

Med Bibeln, som är Himmelrikets Hufvudbok, måste han först och främst 

vara förtrogen. Dertill fordras att han känner dess språk, åtminstone Nya 

Testamentets. Men om han också känner språket, så förstår han dock icke 

Biblen som sig bör. Han måste äfven vara hemmastadd i den fornverld 

hvars färger den bär, han måste ha sett sig om i Katakomberna der en för-

gången Tid hvilar, en mäktig Mumie med sin rulle af papyrus, fullskrifven 

med heliga runor. Ty heliga äro de, äfven om de skulle kallas för hedniska, 

Christen domens nycklar ligga strödda öfverallt ibland dem.35

Men därtill kom också kunskaper om teologi, om vetenskap i allmänhet och om ”frå-

gorna för dagen om samhället och styrelsen”. De allmänna kunskaperna var viktiga, 

ty, konstaterade Tegnér, ”[v]år tid älskar ej Presterskapet” men ”den bör åtminstone 

icke missakta oss derföre att vi ej äro nog hemmastadde på dess egen allmänning”.36

Tegnér uppfyllde sina egna krav på predikan – inte för lång, inte för blommig, defi-

nitivt inte kärv och vardaglig och givetvis var han var kunnig på många områden. Ytter-

ligare krav var till exempel att prästerna skulle vara väl förberedda, att de inte skulle slösa 

med bibelcitaten, akta sig ”för det flinthårda, det abstrakta”37 och inte skrämma upp folk:

Det är olämpligt, ja ovärdigt, att i tid och otid uppskrämma blödiga och en-

faldiga sinnen, fylla deras Inbillning med de gräsligaste bilder, och alltid vara 

till hands med ett stycke helvete.38

Också dessa krav uppfyllde Tegnér själv som kyrklig talare. Inte minst är hans tal 

vanligtvis ljusa. Visst förekommer det passager om både synd och död, men generellt 

var det en ljus kristendom han predikade och han kan inte ha uppskrämt ”blödiga och 

enfaldiga sinnen”.39 Dessutom är både hans predikningar och övriga kyrkliga tal som 

34 KT III, s. 497.

35 KT III, s. 493. Se även s. 505 där avsnittet kommenteras kortfattat ur retoriskt perspektiv.

36 KT III, s. 494.

37 KT III, s. 496.

38 KT III, s. 496.

39 När det gäller ljuset i Tegnérs kyrkliga tal i en annan bemärkelse, se Jarlert 2011, där diskus-

sionen handlar om huruvida Tegnérs lyssnare hörde, uppfattade och förstod hans frekventa 

referenser till ljuset i olika betydelser. ”Hördes ljuset?” undrar Jarlert. Och svaret kan nog 



ba r bro wa llgr en hemli n 245

framgått noggrant utformade och ofta vackra. Enligt Böök var hans predikningar ”lit-

terärt sett mästerliga, värdiga och manliga, klara och rena i tonen” och de tjänade ”den 

religiösa uppbyggelsen”.40 Men Tegnér var inte på långt när en lika god predikant som 

sin samtida ämbetsbroder Johan Olof Wallin, menar Böök, och hans predikningar 

grep inte ”själarna” med samma kraft som hans poesi och hans profana prosa. Kanske 

var förklaringen att Tegnér inte själv blev lika gripen av sina kyrkliga tal som av sin 

poesi och dessutom, skriver Böök, kunde de småländska församlingarna inte ”utgöra 

något stimulerande auditorium”.41 Troligen har han rätt. Vi såg ovan hur Tegnér efter 

sin ämbetsresa 1837 beklagade sig över att ”för lifstiden” behöva ”hålla Tal för Bönder” 

och även hur han i sin ”Predikobön” befarar att han ”ej förstås”.

Men också om Tegnérs kyrkliga tal med Bööks ord var ”litterärt sett mästerliga, vär-

diga och manliga, klara och rena i tonen” och med mina ord ljusa till innehållet, rika 

på konkretion, välformade, välformulerade och ofta vackra, så var de retoriska tal. De 

var argumenterande och hade till syfte att övertyga. Och när det gäller denna aspekt 

är det uppenbart att Tegnér inte alltid lyckades. Det är tydligt att han vanligtvis lade 

stor möda i arbetet med manuskripten till sina kyrkliga tal, men utfallet blev ändå inte 

alltid det önskade. Vi ska strax se närmare på några konkreta exempel där Tegnér lycka-

des olika bra som kyrklig retoriker. Ofta kan man tydligt se att det var anpassningen 

till lyssnarna, aptum, som avgjorde om ett tal blev framgångsrikt eller inte. Men det 

ska också tilläggas att försök att anpassa och att lirka med åhörarna inte alltid hjälpte.

Dessutom, innan vi tar oss an exemplen är det bra att påminna sig om att det hand-

lar om tal, vilket gör att vi förstås inte fullt ut kan bilda oss en uppfattning om hur de 

lät eller vilken effekten blev när Tegnér framförde dem i de skånska och småländska 

kyrkorna. Vi vet inte mycket om hur han var som talare. Hans röst sägs ha varit något 

nasal med lätt skorrande r. Inte anmärkningsvärt vacker eller klangfull.42 Om hans 

sammanfattas med ordet ”tveksamt”. Sannolikt, menar Jarlert, var det svårt för allmogen att 

fullt ut förstå vad Tegnér menade, eftersom han, också i kyrkorummet (ljusreferenser är vanliga 

i Tegnérs poesi), lät ljuset stå för såväl det yttre ljuset (alltså ljus som fysiskt fenomen) och det 

inre ljuset i teologisk mening, som för det inre ljuset i profan mening (det vill säga för upplys-

ning, såsom vi i dag vanligtvis förstår detta ord). För Tegnér handlade ljusreferenser och ljus-

metaforer ofta om förnuft och utökade kunskaper i, med Tegnérs eget uttryck, ”det verldsliga”. 

Detta var en främmande och annorlunda tolkning för hans lyssnare. Att förstå innebörden av 

det inre ljuset i teologisk mening var däremot enkelt, mot bakgrund av deras förtrogenhet med 

psalmboken och katekesen.

40 Böök 1946, II, s. 130.

41 Böök 1946, II, s. 130.

42 P. G. Ahnfeldt, som hade Tegnér som lärare vid universitetet i Lund, skrev till exempel i sina 

”Studentminnen” om Tegnérs röst att den var ”icke egentligen behaglig, ty den hade väl 

mycket af nasalljud, men uttrycksfull och lefvande”. (Citerat i Palmborg 1958, s. 40.)



kvhaa konferenser 114246

actio vet vi ännu mindre. Någon gång framträder dock talaren Tegnér i manuskripten 

och vi kan, genom att läsa hans manuskript, liksom se honom i aktion. Det gäller till 

exempel det tal han höll i Virestad 1830 (tal nr 37), som kommenteras nedan.

I Virestad handlade ett avsnitt av talet om kyrkans altartavla, och av Tegnérs manu-

skript till talet framgår hur han själv var placerad i kyrkorummet. Han står ”inunder en 

tafla” eller han har tavlan ”bakom” sig. I talet styr han också genom frågor lyssnarnas 

uppmärksamhet till olika delmotiv på tavlan: ”Sen I icke det andeliga högmodet …”, 

”Sen I icke hur hopp och fruktan …”, ”Märken I quinnan …” I just det talet får man en 

känsla av talaren Tegnér och hans framförande. Men i övrigt måste vi alltså hålla till 

godo med de skrivna versionerna av talen (och de ändringar han gjorde i manuskrip-

ten) för vår bild av den kyrklige talaren Tegnér. Och vad han verkligen sa när han stod 

framför sina lyssnare vet vi inte säkert, även om till exempel hans föreskrifter om att 

prästernas predikningar skulle vara väl förberedda, liksom det faktum att han slipade 

noga på formuleringarna i sina manuskript, talar för att han låg nära sitt manuskript 

när han framträdde.

Agunnaryd och Karlstorp

De första exemplen är hämtade från de båda församlingarna Agunnaryd (tal nr 38) 

och Karlstorp (tal nr 65) som Tegnér besökte vid visitationer 1830 respektive 1837.43 

I båda fallen var skolan en viktig fråga, för tvärtemot vad som ofta hävdas var Tegnér 

en tillskyndare av folklig undervisning och han arbetade under sin biskopstid oför-

trutet för att barnen ute i de småländska socknarna skulle få tillgång till någon form 

av ordnad skola.44

Det mest kända exemplet på Tegnérs bemödanden för barnundervisningen är den 

så kallade Agunnarydsstriden. Tegnér ville ersätta en komministertjänst som blivit 

ledig med en lärartjänst. På så vis skulle det kunna bli bättre ordning på skolunder-

visningen, menade han. Men Agunnarydsborna satte sig till motvärn. De ville ha det 

som de alltid hade haft det och behålla sin komminister. Frågan var viktig för Tegnér, 

och när han i augusti 1830 for till Agunnaryd för biskopsvisitation hade han redan 

43 Visitationstalet i Karlstorp var inte nytt när det användes 1837, utan hade ursprungligen 

skrivits för visitationen i Kvenneberga 1828. Efter vissa ändringar kunde Tegnér göra bruk för 

det igen i Karlstorp nio år senare. I den här artikeln är det Karlstorpsversionen av talet som 

används och visitationen i Kvenneberga berörs inte mer. Båda talen kommer att tryckas i KT 

IV, som nr 65 och 65b. De citat av Karlstorpstalet som återges nedan är hämtade ur denna ännu 

otryckta volym. Talet från Karlstorp, men inte Kvenneberga, finns att läsa i SS VIII, s. 247–255.

44 För information om Tegnér och hans inställning till och arbete för folkskolan, se Wallgren 

Hemlin 2023 och där anförd litteratur.



ba r bro wa llgr en hemli n 247

bråkat med Agunnarydsborna i två år. Frågan hade varit uppe för behandling vid två 

sockenstämmor, och såväl Tegnér och konsistoriet som Agunnarydsborna hade skrivit 

till konungen och hos honom försökt få gehör för sin ståndpunkt. I januari 1830 hade 

konungen utfärdat en resolution som sa att sockenstämmans vilja skulle få råda, även 

om han själv egentligen höll med Tegnér. Det hade enligt konungen varit ”gagneligt” 

om komministern hade ersatts av en lärare. Och Tegnér gav sig inte, utan reste i augusti 

1830 på visitation till Agunnaryd för att göra ett sista försök att få Agunnarydsborna 

att ta reson. Talet han höll från altaret i Agunnaryds kyrka har gått till historien som 

ett av hans strängaste, men också som ett av hans mest misslyckade, om man ser till 

retorisk effekt.

Tegnér tog i talet sin utgångspunkt i 2 Petr 1:2, ”Nåd och Frid föröke sig i Eder 

genom Guds och vår Herras Jesu Christi Kunskap!”, och ur detta bibelord hämtade 

han sedan sina teman – nåd, frid och kunskap, varav det sistnämnda ledde rakt in i 

stridsfrågan om komministertjänsten och lärartjänsten. Ett skäl för att lärartjänsten 

var viktigare än komministertjänsten var, sa Tegnér, att tiderna förändras och med dem 

kraven på människornas kunskap:

Svenska allmogen behöfver nu för tiden, och under förändrade omständig-

heter, veta mer än deras Fäder visste; ty Staten har utbildat sig helt anorlunda 

än fordom, alla menskliga förhållanden äro mera invicklade än förr, den 

uppfostran som menigheten ger åt sina söner, den borde räcka till både för 

det andeliga och verldsliga, både för himmel och jord.45

Detta får sägas vara sakligt och klokt argumenterat, men redan innan han kom fram 

till denna del i sin argumentation hade han ökat trycket mot församlingen och frågat 

vilka åtgärder man hade vidtagit när det gällde barnens undervisning:

Hvilka anstalter äro inom denna Församling vidtagna för den första un-

dervisningen? Jag märker inga. Det heter väl att Föräldrarna sjelfve skola 

undervisa sina barn: och detta vore rätt och lofligt, det vore naturligt och 

vackert och christeligt, om endast alla Föräldrar hade insigt eller tid eller vilja 

dertill. Men när den blinde skall leda den blinde, då falla de begge i gropena, 

säger Syrach.46

45 KT II, s. 393. Nästan samma ordalydelse finns även i det visitationstal Tegnér höll i Älmeboda 

1828 (tal nr 33), KT II, s. 297.

46 KT II, s. 392.



kvhaa konferenser 114248

Detta var ju inte så trevligt sagt och resten av talet går i samma stil. De som ombesörjde 

den undervisning man ändå hade i Agunnaryd beskrev han som ”utlefvade, orkeslösa 

gummor mogna för fattighuset” och som ”kringstrykande personer, som komma och 

gå på obestämda tider”, eller sammanfattningsvis ”ett löst folk utan seder och bruk”.47 

Och skälet till bristfälligheten i undervisningssituationen var snålhet – man kunde 

köpa de omtalade personernas ”lejda möda för en skilling mindre i veckopengar”. 

Dessutom hade församlingen vänt sig till konungen med sitt ärende: ”Inför sjelfva 

Konungathronen tiggden I Er till den förmån att få behålla Er okunnighet, för Er och 

Edra söner.”48

Exemplen kan flerfaldigas. Tegnérs tal i Agunnaryd var raljerande, ironiskt och 

oförskämt och i slutet hotade han församlingen. De barn som inte hade ordentliga 

förberedande kunskaper, en ”säkert pröfvad Christendomskunskap”, fick inte antas för 

konfirmationsundervisning.

Det ska sägas att Tegnér framförde denna typ av hotelse vid fler visitationer, men 

vanligtvis kom den inte förrän vid kyrkorannsakningen, det vill säga sockenstämman 

som efterföljde visitationsgudstjänsten. Ett exempel är visitationen i Kalvsvik 1828 (tal 

nr 32). Där hade Tegnér i sitt tal yttrat de ord som ofta använts för att styrka att han var 

motståndare till folkundervisning, nämligen ”half lärdom är sämre än ingen”,49 men en 

kort stund senare betonade han vid kyrkorannsakningen sin oro över den osäkerhet 

han erfarit när det gällde de ungas kunskaper i innantilläsning. Därför förordade han 

att klockaren mot betalning skulle åläggas att undervisa barnen. Men trots att bland 

andra greve Posse vid sittande möte förklarade sig villig att stå för en del av denna kost-

nad ville församlingen inte göra några sådana åtaganden. Och följden blev att Tegnér 

47 Intressant när det gäller denna sekvens i talet är att se hur Tegnér under arbetet med talet filade 

på sina formuleringar och gjorde flera ordutbyten som mildrade eller skärpte tonen i passagen. 

I två fall har han mildrat och i ett fall skärpt tonen genom utbyten av ord. De utlevade och 

orkeslösa gummorna var ursprungligen ”hämtade”, och inte bara ”mogna”, för fattighuset. Och 

i stället för löst ”folk” stod det ursprungligen löst ”pack”. De ursprungliga orden var hårdare än 

dem Tegnér, enligt vad som framgår av manus, faktiskt sa i kyrkan (vad han verkligen sa kan 

vi förstås inte veta). När det gäller de ambulerande lärarna har tonen i stället skärpts. Av ett 

ursprungligt kringstrykande ”Lärare” har blivit kringstrykande ”personer” (se KT II, s. 403). 

Han ansträngde sig uppenbarligen med utformningen av sitt visitationstal, men borde ha 

besinnat sig mer om han skulle kunna övertyga.

48 Samtliga citat i stycket är hämtade från KT II, s. 393–394.

49 KT II, s. 278.



ba r bro wa llgr en hemli n 249

hotade: Det barn som inte kunde både Lilla katekesen och den katekesutläggning som 

användes50 utantill skulle inte mottagas till konfirmationsundervisning.51

I Agunnaryd fick det stränga talet från altaret inte önskad effekt. Vid kyrkorann-

sakningen var församlingsborna sturskare än någonsin. Sin ”rättighet” att som försam-

ling bli ”betjänad” av komminister tänkte de inte avstå, och de avsåg att ”hädanefter 

såsom hitintills sjelfva skaffa sina barn undervisning hvar helst de kunna och för de 

lindrigaste villkor, oaktadt alla varningar och föreställningar som gjordes dem af Herr 

Biskopen, om otillräckligheten för deras barn af den kunskap som vanligen på detta 

sätt inhämtas”.52

Och det var inte så konstigt att det gick dåligt. Att vara ironisk och oförskämd mot 

en självmedveten och stolt allmoge var förstås inte det bästa sättet att få sin vilja ige-

nom. Tegnér hade helt glömt bort anpassningen till mottagarna, aptum, och dessutom 

en annan av retorikens grundstenar – vikten av att väcka välvilja, captatio benevolentiae. 

Man når som retoriker långt med vänlighet och respektfullhet.

I den artikel jag 2001 skrev om Agunnarydsstriden inför Tegnérsamfundets sym-

posium om Tegnér och retoriken (se ovan) diskuterar jag förutsättningarna för Teg-

nérs visitationstal.53 Hade han, med tanke på vad som föregått visitationen, alls någon 

chans att lyckas som retoriker i Agunnaryd? Och trodde han ens själv att det skulle 

gå? Kanske behövde han bara få utlopp för sin frustration och ilska genom att läxa 

upp allmogen i Agunnaryd, eller med andra ord, kanske var hans syfte med talet sna-

rare expressivt än direktivt?54 Jag besvarade i min artikel den första frågan jakande. Nog 

hade Tegnér, genom att använda sig av en mjukare, mindre mästrande och respektfull 

ton, kunnat nå fram till Agunnarydsborna. Det var verkligen ingen lätt uppgift, men 

vi ska strax se hur han vid en annan visitation, den i Karlstorp 1837, uttryckte sig när 

det gällde skolfrågan. Där var tonen och de retoriska verktygen av ett helt annat slag.

När det gäller den andra frågan blev svaret att han visst hade ett direktivt syfte. Talet 

är mycket väl genomarbetat, med systematisk och stabil argumentation och genom-

tänkt disposition. Dessutom har vi sett (se not 47) att han filade på formuleringar och 

bytte ut ord för att få fram den nyans han eftersökte. Så nog ville han få lyssnarna att 

ändra ståndpunkt och följa hans direktiv. Men han glömde, kanske på grund av sin ils-

ka och frustration, att noggrant analysera det som brukar kallas den retoriska situatio-

50 Den katekesutläggning (i folkmun kallad ”långkatekes”) som användes var den så kallade 

lindblomska katekesen, som kom ut 1810 och var ärkebiskop Jacob Axelsson Lindbloms bear-

betning av ärkebiskop Olof Svebilius katekesutläggning från 1689.

51 Riksarkivet Vadstena, Växjö domkapitel, FIIa:9, § 36, 108v–109r samt 138v–139r.

52 Riksarkivet Vadstena, Växjö domkapitel, FIIa:9, § 35, blad 248.

53 Wallgren Hemlin 2003, s. 201–203.

54 Melin & Lange 1995, s. 20.



kvhaa konferenser 114250

nen, det vill säga att grundligt göra klart för sig vilka hans mottagare var och hur bak-

grundssituationen såg ut, och att sedan anpassa sin retoriska framtoning efter detta. 

Agunnarydsbornas skrivelser i frågan, till konsistoriet och till kungen, vittnar inte om 

okunnighet, enfald eller halsstarrighet. Tvärtom är skrivelserna välformulerade och 

retoriskt väl uppbyggda och visar tydligt på avsändarnas beslutsamhet och självkänsla. 

En sådan grupp måste bemötas med respekt och välvilja. Men Tegnér valde en annan 

väg och det gick inte bra.

Men som redan framgått kunde Tegnér, till exempel i skolfrågan, visa upp en helt 

annan retorisk stil. Vid visitationen i Karlstorp 1837 var skolan en viktig fråga. Tegnér 

var inte nöjd med situationen i församlingarna, och precis som i Agunnaryd ville han 

få församlingarna att vidta åtgärder för att säkra barnens undervisning. Men i motsats 

till i Agunnaryd gick han mjukt fram. Ett exempel på detta är den passage som handlar 

om föräldrarnas egen undervisning av barnen. I Agunnaryd innehöll den som fram-

gick ovan ett skarpt ifrågasättande av föräldrarnas kunskaper och förmåga. Det hade 

varit ”rätt och lofligt” och till och med ”naturligt och vackert och christeligt” med för-

äldraundervisning, om alla föräldrar hade ”insigt eller tid eller vilja dertill”. Men det 

hade de inte enligt Tegnér som avslutade sekvensen med ett citat ur Syrak: ”när den 

blinde skall leda den blinde, då falla de begge i gropena”.

I Karlstorp lät det i stället så här:

Men, skall Läraren kunna verka på detta sätt genom sin undervisning, så 

måste han deri understödjas af Eder, I Föräldrar och Husbönder, I födde, I 

närmaste Lärare för de unga och oerfarna som äro anförtrodde åt Eder vård. 

Kunnen I sjelfva med säkerhet vägleda dem i undervisningens första grunder, 

så är det visserligen så mycket bättre. Det är skönt att se en Far eller en Mor 

som under de långa vinterquällarna samlar omkring sig sina små, och lär dem 

de första bokstäfverna af salighetens kunskap, och förklarar och uttyder allt, 

och bilägger hvarje ord med en tillsats af faderlig erfarenhet eller moderlig 

hjertlighet. Det är skönt att se huru föräldrakärleken uttyder Guds kärlek, 

och hur m[enni]skans förhållande till Gud upplyses genom barnens förhål-

lande till Fadren. Det är utan tvifvel det riktigaste och naturligaste om den 

offentlige Läraren emottager de unga, på detta sätt förberedda, ur föräldrar-

nas hand. Men flere torde sakna kunskaper till ett sådant värf, andre sakna 

tid, andre sakna vilja och håg för att göra det med det besked som erfordras.55

55 Se not 43 ovan. Sekvensen finns i SS VIII, s. 250. De hakparenteser som återfinns i många citat 

markerar att tecknen inte finns utskrivna eller på något sätt döljs i manuskripten.



ba r bro wa llgr en hemli n 251

Som vi ser utmynnar utläggningen i samma invändning, innehållsligt sett, som i Agun-

naryd. Kanske (eller troligen?) har föräldrarna inte tillräckliga kunskaper, tid eller 

vilja för att undervisa sina barn. Men där betänkligheten i Agunnaryd utmynnar i en 

oförskämdhet, är den i Karlstorp i stället mjukt formulerad och dessutom underbyggd 

med en varm, positiv, detaljrik och sannolikt välviljeskapande beskrivning av hur för-

äldraundervisningen kan gå till.

Att Tegnér uttalade sig positivt om föräldraundervisningen får dock förmodligen 

ses som ett retoriskt knep. Han skulle snart nå fram till sitt egentliga ärende, att för-

samlingen skulle satsa på en ordentlig skola, och den vänliga och respektfulla beskriv-

ningen av föräldrarnas undervisning hade nog till syfte att skapa välvilja och bereda 

vägen för ett positivt gensvar när det gällde skolan.

Det är minst lika intressant att se hur han fortsatte. I denna sekvens handlade det 

om att hantera det huvudsakliga hindret för en förbättring av barnundervisningen, 

nämligen kostnaden. Tegnér var välbekant med detta, för argumentet ”det är för dyrt” 

återkom vart han än vände sig i sitt stift. I Agunnaryd fanns detta tema som framgått 

med. Församlingen där anlitade enligt Tegnér undermåliga personer för undervisning-

en eftersom den kunde köpa deras ”lejda möda för en skilling mindre i veckopengar”. 

Men i Karlstorp lät det på ett annat sätt:

Det [att det saknas ordentlig undervisning för barnen i församlingen, min 

kommentar] är i sanning en väsendtelig brist, ty barnskolan är Församlingens 

hjerta, och på få ställen slår det hjertat som det borde. Det är sant att detta 

kan vara förenadt med någon kostnad: men den är så ringa, den utgår så 

småningom och oförmärkt att den icke kan besvära någon, icke en gång den 

fattigaste; och hvad I sålunda kosten på Edra barn, det är dock väl icke förlo-

radt, det grönskar opp i välsignelse på Edra grafvar; och deras framgång, deras 

lycka, deras bildning till menniskor, till christne, till medborgare, den är väl 

dock Er glädje i lifvet, den blir den bästa minnesvården på Ert stoft.56

Tegnér känner som redan nämnts till huvudinvändningen, kostnaden, så den tar han 

upp och bemöter, men i milda och förminskande ordalag. Att ordna en skola ”kan 

vara” förenat med ”någon” kostnad, men den är i så fall ”så ringa” och den kommer 

”så småningom och oförmärkt” att den inte ”kan besvära någon” – inte ens ”den fatti-

gaste”. Och sedan lockar han. Det Karlstorpsborna kostar på sina barn i detta avseende 

är inte förlorat, utan det ”grönskar opp i välsignelse” på deras gravar. Och barnens 

”framgång”, ”lycka” och ”bildning till menniskor, till christne, till medborgare” blir i 

56 Se not 43. Sekvensen finns tryckt i SS VIII, s. 250–251.



kvhaa konferenser 114252

slutändan föräldrarnas ”glädje i lifvet” och ”den bästa minnesvården” när de en gång 

inte längre är i livet.

Det är en retoriskt oklanderlig uppvisning i övertalning som Tegnér ger i Karlstorp. 

Han smickrar (delectare) när det gäller föräldraundervisningen, han lägger fram och 

bemöter motargument och förminskar dessa (refutatio) och han lägger fram lockande 

argument för sin sak (confirmatio), vilka handlar om heder och ära, två viktiga så kal-

lade topiker inom retoriken.

Men den tråkiga sanningen är att han lyckades inte ändå. Av protokollet från kyrko-

rannsakningen framgår att Karlstorpsborna tyckte att de anstalter de redan hade gjort 

när det gällde undervisningen var fullt tillräckliga. Barnen undervisades av klockaren 

och av föräldrarna och dessutom hade de tillgång till söndagsskolan, som inrättats av 

kyrkoherde Pehr Magnus Palmberg. Där fick barn mellan 12 och 15 år varje söndagsef-

termiddag under sommarmånaderna undervisning i ”innanläsning och Kristendoms-

kunskap”. Konstigt nog nöjde sig Tegnér med detta. Han tackade helt enkelt kyrko-

herden varmt för hans ansträngningar och uppmanade församlingen att flitigt nyttja 

söndagsskolan.57 Kanske ansåg han att argumentet, ”det är för dyrt”, var för starkt och 

faktiskt inte gick att övervinna i just Karlstorp vid just denna tid.

Pjätteryd

I en framställning som bland annat handlar om Tegnérs kyrkliga tal och missbedöm-

ningar av den retoriska situationen finns det ett tal, förutom Agunnaryd, som inte kan 

förbigås. Det gäller det visitationstal Tegnér höll i Pjätteryd i oktober 1830 (tal nr 40), 

alltså bara ett par månader efter Agunnaryd. Även detta tal är mycket välkänt och jag 

kommer därför bara att beröra det kortfattat.58

Också Pjätteryd hade funnits på Tegnérs lista över problem under en längre tid. 

Men där gällde det inte skolan utan i stället ett kyrkobygge som var beslutat sedan 

länge, men som inte hade kommit igång. Den gamla medeltidskyrkan hade blivit ut-

dömd redan 1790 och beslut om att bygga en ny hade fattats 1795. Men sedan hade 

bygget förhalats och trots att både Tegnérs föregångare, biskop Mörner, och Tegnér 

hade drivit på för att det skulle komma igång hade det hela gått i stå. För Tegnérs del 

hade visitationen föregåtts av en segdragen strid med kyrkoherden i Pjätteryd, Per Brå-

kenhielm, och enligt Tegnér var det både kyrkoherden och församlingen som var skuld 

till att bygget inte blev av. Vad gäller Bråkenhielm hade bråket gått så långt att Tegnér 

57 Riksarkivet Vadstena, Växjö domkapitel, FIIa:9, § 30, 424r och § 16, 421v.

58 För grundlig information om Pjätterydsstriden, se t.ex. (striden är mycket omskriven) Görans-

son 1959, s. 152–202, Wallgren Hemlin 2007, s. 267–271 samt Hidal 2023, s. 160–164.



ba r bro wa llgr en hemli n 253

i augusti hade sett till att han fråntogs pastoralvården, något som naturligtvis gjorde 

Bråkenhielm synnerligen upprörd.

Tegnérs avsikt hade varit att hålla visitation i Pjätteryd redan i augusti, i anslutning 

till den i Agunnaryd, men han hade blivit tvungen att skjuta på den eftersom Bråken-

hielm anmälde sig sjuk (något som Tegnér inte trodde på, eftersom han hade fått på-

litliga rapporter om att Bråkenhielm vid tiden för visitationen inte alls hade varit sjuk 

”utan fullt frisk och gått uppe”).59 Men i slutet av oktober blev visitationen av och den 

var sträng. Inte minst gäller det talet Tegnér höll vid visitationsgudstjänsten, där han 

skällde ut församlingen för deras underlåtenhet i kyrkobyggnadsfrågan.

Det hårdast klandrande partiet är långt och jag ska här inte återge det i sin helhet, 

utan bara ge ett par exempel på hur det lät. Slående är att se hur väl Tegnér har utfor-

mat detta parti. Han måste ha lagt tid och möda på såväl formuleringar som struktur. 

Inte minst är det, som framgår av citaten nedan, rikt på stilfigurer som retoriska frågor, 

stegringar och antiteser, liksom på liknelser och metaforer. Och ordvalen är kraftfulla 

och färgrika. Här kommer ett exempel på hur han beskrev den medeltidskyrka som 

han och församlingen just befann sig i:

Jag ser henne med förvåning: hon har sannerligen icke sin like i Stiftet, tro-

ligtvis ej i Sverige, knappast i Christenheten. Hvilken utaf Er, åtminstone 

bland de mera välmående, skulle vilja bortbyta sitt enskilta boningshus, eller 

ens sin ladugård, mot detta bofälliga brädskjul? Är detta ett Tempel värdigt 

en christelig Församling, hon må vara så ringa som helst, är det i en skum lada 

som denna, der menniskans högsta angelägenheter böra afhandlas, Guds ord 

förkunnas, Sacramenterna utdelas?

Anpassning till mottagargruppen finns förstås i sekvensen. Argumentationen kring 

Pjätterydsbornas prioriteringar handlar om boningshus, ladugårdar och lador, men 

tonen är hård och skuldbeläggande. Det är inte vackert att vanhedra Guds ord och 

sakramenten. Åhörarna klandrades förstås också för sin senfärdighet:

Det säges att ett halft årtusen försvunnit sedan Er kyrka byggdes. Om så är 

borden I hafva funnit, redan Edra Fäder före Er borde hafva funnit, att hon 

långt för detta tjent ut sin tid och behöfde att gå till hvila. När Edra egna hus 

förfalla, då böten I på dem, och nybyggen dem, när de äro alldeles förfallna. 

Endast Herrans hus är Er likgiltigt, I sen att det bär femhundraårig mossa 

på sin panna, men I hoppens att det skall stå ännu i Er tid; och när det faller, 

59 Se Göransson 1959, s. 130–131.



kvhaa konferenser 114254

som det en gång måste, då hoppens I att det icke skall vara Er som det krossar 

i sitt fall, utan endast Edra söner; och hvad kan det röra Er?

Att kyrkan bar ”femhundraårig mossa på sin panna” stämmer förstås. Pjätteryds gamla 

kyrka var byggd cirka 1344.60 Och precis som i Agunnaryd mer än antydde Tegnér i 

sekvensen att församlingsborna inte brydde sig särskilt mycket om sina barn. Det var 

ovidkommande om kyrkan rasade ned över deras efterkommande, bara olyckan inte 

drabbade dem själva. Därtill var Pjätterydsborna, också i likhet med dem i Agunnaryd, 

snåla. Pjätteryd var en rik församling, konstaterade Tegnér, och kyrkans förmögenhet 

ansenlig: ”Hon [det vill säga kyrkan i Pjätteryd, min kommentar] är för närvarande 

den rikaste i Stiftet, likasom hon är den uslaste; hon liknar en girigbuk som svälter ihjel 

på sina skatter.” Och åter som i Agunnaryd hotade han församlingen. Om de inte gjor-

de honom till viljes och insåg ”nödvändigheten att med endrägtig skyndsamhet godt-

göra den allt för långa försumelsen”, utan fortsatte med sina ”onödiga invändningar” 

och ”tillkrånglade undflygter”, så skulle han bli tvungen att anmäla missförhållandena 

till ”högre ort”, något som han betvivlade att församlingen skulle vinna på.61

Skuldbeläggning och anklagelser om ljumhet i tron, bristande omsorg för sina ef-

terkommande och snålhet. Det var ett verkligt strafftal som Tegnér höll i Pjätteryd och 

han spelade, som i Agunnaryd, ut sin auktoritet och överhöghet. Man kan då tänka 

sig att resultatet också skulle ha blivit som i Agunnaryd, det vill säga att församlingens 

motstånd skulle växa på grund av uppläxningen, men så blev inte fallet. Tvärtom gick 

man i Pjätteryd helt Tegnérs väg vid kyrkorannsakningen efter visitationsgudstjäns-

ten62 och 1834 stod den nya kyrkan färdig. Detta förvånande utfall förklaras av att 

Tegnér inte heller denna gång hade tydliggjort för sig själv vilka mottagarna var och 

inte heller vilken åsikt de hade i frågan. För egentligen var det ingen som var helt emot 

kyrkobygget. I stället handlade det om att församlingen och kyrkoherde Bråkenhielm 

hade olika åsikter om var kyrkan skulle byggas. När det lutade åt att kyrkan skulle byg-

gas på den tomt Bråkenhielm förordade höll församlingsborna emot och vice versa.63 

På så sätt förhalades kyrkobygget år efter år. Men i kyrkan på visitationsdagen fanns 

inte Bråkenhielm med. Han visade sig faktiskt inte någon gång under visitationen, och 

eftersom Tegnér förordade den tomt församlingen ville ha, så höll han sitt livs sträng-

60 Ullén 1983, s. 86.

61 Samtliga citat i stycket är hämtade från KT II, s. 433.

62 Riksarkivet Vadstena, Växjö domkapitel, FIIa:9, blad 263–268.

63 Göransson 1959, s. 145–148.



ba r bro wa llgr en hemli n 255

aste tal för en mottagargrupp som var på hans sida. Man kan undra hur han tänkte när 

detta gick upp för honom vid kyrkorannsakningen.64

Virestad

Men även om talen i Agunnaryd och Pjätteryd visar på dålig medvetenhet om både ap-

tum och captatio benevolentiae ska sägas att Tegnér i stort sett anpassade sina kyrkliga 

tal väl efter olika situationer och olika mottagargrupper. Predikningarna, som hölls i 

hans prebenden, var innehållsligt ganska enkla och anknöt ofta till teman och händel-

ser som låg lyssnarna nära. I Hemmesjö 1831 (tal nr 43) på Johannes Döparens dag, det 

vill säga den ljusaste dagen på året, tog Tegnér upp mörka teman. Det handlade om 

”dyr tid” och hunger: ”fattigdomen är i de fleste hus, och nöden i många och den ene 

kan icke hjelpa den andra”.65 Och så låg det till för folket i Hemmesjö, eftersom året 

innan hade gett dålig skörd i bland annat Växjö med omnejd. Men han talade också 

om ”Pesten”, det vill säga koleran som sades vara inte långt borta, ”… och bryter den in, 

under sådana omständigheter som nu, då går efter menskligt utseende, en ny digerdöd 

öfver vårt olyckliga land”.66

På samma sätt hämtade Tegnér motiv ur åhörarnas vardag och nära livsvillkor när 

han argumenterade i olika frågor. Det kunde till exempel, som vid visitationen i Leka-

ryd 1831 (tal nr 47), handla om att åhörarna uppmanades att inte be till Gud om ”yttre 

och tillfälliga fördelar” i tron att man kan ”dagtinga med Gud” och ”föresätta honom 

vissa villkor, och förmå honom att till vår fördel upphäfva eller ändra Naturens oför-

64 Striden mellan Tegnér och Bråkenhielm var dock inte över i och med visitationen och beslutet 

om kyrkobygget. I stället tilltog den och fördes också inför konungen. Den handlade till stor 

del om att Bråkenhielm hade fråntagits pastoralvården, men dessutom hakade den i en annan 

strid som handlade om Bråkenhielms son, löjtnant Per Reinhold Bråkenhielm, Riddarhuset, 

en motion om indragandet av vissa helgdagar och Tegnérs smädedikt ”Oppositions-Talare”. 

Men detta ska inte behandlas här. För information hänvisas i stället till Göransson 1959, 

s. 119–202, Jansson 1948, s. 297–302 samt KT II, s. 425–442 (där Pjätte rydstalet också finns i 

sin helhet) och III, s. 83–84.

65 KT III, s. 148.

66 KT III, s. 148. Då Tegnér höll sin predikan i Hemmesjö 1831 visste han att koleran fanns i 

angränsande länder. Hösten 1830 hade den nått Moskva och Petersburg och under våren 1831 

även Polen. I juli samma år, alltså kort efter Tegnérs predikan i Hemmesjö, inträffade de första 

fallen i Finland. Men till Sverige nådde sjukdomen inte förrän 1834, då den slog till med förö-

dande kraft i vissa delar av Sverige. I Jönköping dog en sjättedel av befolkningen. (Arvidsson 

1972, s. 17 och 33, se även KT III, s. 48–50 samt 155–156.)



kvhaa konferenser 114256

änderliga lagar”.67 Argumentationen för att detta är rätt och riktigt gav Tegnér formen 

av en rad stilistiskt väl uppbyggda och vackra liknelser med motiv ur vardagen:

När Solen är uppe på sin klara sommarhimmel, då måste hon ju skina, äfven 

om hon skulle förbränna ditt åkerland. När molnens urnor äro fyllda, då 

måste de ju rinna öfver och utgjuta sig, äfven om de skulle fördränka din 

gröda. Är mannens lifskraft ute, då måste han ju dö, äfven om makans och 

barnens hjertan ville brista af sorg deröfver.68

Men det kunde också handla om händelser, nära eller långt borta. Just i Lekaryd tog 

Tegnér till exempel upp brott som blivit begångna i trakten. ”Öfverdådiga [det vill 

säga ’övermodiga’, min kommentar], vildsinta, skamlösa ynglingar” hade ”med oför-

skämd fräckhet flera gånger stört allmänna vägfriden och öfverfallit den fredlige och 

oskyldige Vandraren”. Också gamla och fattiga fanns bland offren och brotten hade 

dessutom förövats ”oförsynt midt på dagen, midt på landsvägen och i allas åsyn”.69 Vad 

det handlade om var förstås välbekant för dem som fanns i kyrkan under visitations-

gudstjänsten och det var säkert samhörighetsskapande att Tegnér tog upp det, inte 

minst eftersom hans indignation över det skedda var så tydlig.70

Men i många fall sökte Tegnér sig längre bort – till Napoleonkrigen (Stävie och 

Lacka länga 1813, tal nr 1), till julirevolutionen (i Agunnaryd 1830, tal nr 38), till det 

polska novemberupproret eller till upproren i Belgien respektive Italien (alla tre i 

prästvigningstal från 1831, tal nr 41). Den kristna missionen behandlas i en oerhört 

vacker metaforisk passage vid kyrkoinvigningarna i Skatelöv 1825 (tal nr 23) och igen 

vid kyrkoinvigningen i Södra Hestra 1835 (tal nr 55, där han till stor del återanvände 

talet från Skatelöv).71 Anknytningar av denna typ var mindre vanliga i Tegnérs pre-

dikningar än i tal som han höll vid visitationer, kyrkoinvigningar och prästvigningar. 

Kanske tänkte Tegnér att det fanns fler lyssnare vars referensramar sträckte sig långt 

bort vid den senare typen av förrättningar än vid en vanlig söndagsgudstjänst?

Vanligtvis anpassade Tegnér alltså sig väl efter situation och lyssnare, och nog ver-

kar han ha haft båda dessa aspekter i åtanke när han skrev sina kyrkliga tal. Men ibland 

räckte det inte. Trots ordentligt arbete i förväg kunde det krångla till sig när han väl 

var på plats.

67 KT III, s. 220–221.

68 KT III, s. 221.

69 KT III, s. 223.

70 Att döma av vad Tegnér sade i sitt tal var brottslingarna gripna och det borde gå att hitta rättsfal-

let i domböcker eller liknande. Trots idoga försök har jag dock ännu inte lyckats med detta.

71 Sekvensen behandlas i Wallgren Hemlin 2022b, s. 114–116 samt i KT II, s. 133–134.



ba r bro wa llgr en hemli n 257

Ett underbart exempel på ett sådant tillfälle, där det verkligen krävdes en mycket 

snabb anpassning av innehållet efter situationen, är det tal Tegnér höll vid sin visita-

tion i Virestad 1830 (tal nr 37), då han också invigde församlingens kyrka. Denna hade 

stått färdig redan 1800, men hade aldrig blivit invigd på ”gammalt lofligt sätt”.72 Så när 

Tegnér ändå skulle dit på visitation slog han två flugor i en smäll och invigde samti-

digt kyrkan. Visitations- och kyrkoinvigningstalet hade han skrivit i förväg, antagligen 

hemma på Östrabo, och ovanligt nog blev kyrkans altartavla ett viktigt motiv i talet.

Altartavlan var målad av Virestadssonen Pehr Hörberg (1746–1816), och av manu-

skriptet till talet att döma hade Tegnér i förväg fått uppgifter om att tavlan föreställde 

”Jesu intåg i Jerusalem”. Detta blev också ett viktigt tema i inledningen till talet, där 

han tog sin utgångspunkt i Ps 118:26: ”Välsignad vare Han som kommer i Herrans 

namn; vi välsigne Eder som af Herrans hus ären!” och det likalydande bibelordet i 

Matt 21:19.73 Det var alltså ovanligt att Tegnér lät altartavlan, konsten i kyrkan, få en 

huvudroll i sina tal, men så var det i Virestad och efter inledningen beskrev han tavlan 

livligt och konkret. Han placerade sig själv i rummet (vilket också var ovanligt): han 

står ”inunder en tafla” som föreställer ”just detta uppträde ur Försonarens, ur den store 

Gudasonens lefnad” – alltså Jesu intåg i Jerusalem. Han talade om sättet tavlan var må-

lad på (”efter konstnärns vana, i raska och lefvande drag, icke noggrann i småsaker”), 

och om hur glada Virestadsborna skulle vara över att så ofta de ville kunna betrakta 

sådan ”målad uppenbarelse” som dessutom var målad av deras ”Landsman”. Och där-

efter kom en noggrann beskrivning av hur tavlan såg ut. Det handlade om hur Kristus 

var avbildad, vilket vi snart ska återkomma till, men också om motivet som helhet.74

Och folket sedan som omgifver den intågande. Sen I ej fröjden och jublet och 

dyrkan i deras blickar? Märken I ej kläderna som strös på vägen, och palm-

bladen som sedermera gifvit namn åt Palmsöndagen? Tycken I Er icke höra 

ur de öppnade munnarna: Hosianna, Davids son! Välsignad vare Han som 

kommer i Herrans namn! –75

72 KT II, s. 369.

73 KT II, s. 366.

74 Avsnittet som refereras och delvis citeras finns i KT II, s. 366–367. Ett par ordalydelser har 

dock ändrats i manuskriptet och för att hitta dem får man gå till förteckningen av varianter på 

s. 379–380.

75 Största delen av den citerade sekvensen har Tegnér i sitt manuskript till talet bytt ut mot en 

annan ordalydelse. För att kunna läsa den citerade sekvensen som helhet får man därför gå dels 

till KT II, s. 367, dels till s. 370–380, variant till rad 46.



kvhaa konferenser 114258

Avsnittet beskriver konkret hur tavlan ser ut och vi kan nog alla se den framför oss. 

Intåget i Jerusalem är ett motiv som avbildats åter och åter igen, och de viktigaste de-

taljerna finns på plats i Tegnérs beskrivning: den intågande själv, kläderna och palm-

bladen på marken, och även folkets hänförelse över det de får uppleva.

Tegnérs inledning till talet var välskriven, såväl till form som till innehåll, men pro-

blemet var bara att när han väl kom till Virestad och gick in i kyrkan fick han på altar-

tavlan, i stället för intåget i Jerusalem, se det motiv som syns på bilden ovan.

Altartavlan i Virestads kyrka föreställer inte alls ”Jesu intåg i Jerusalem”, utan har 

i stället motivet ”Jesus lärer hwar dag i templet” (målat av Pehr Hörberg 1800). Det 

är svårt att förstå varifrån Tegnér hade fått uppgiften om att motivet var just intåget i 

Jerusalem, för någon sådan altartavla har Hörberg inte ens målat, trots att han var en 

mycket flitig kyrkomålare. I vilket fall som helst ställde missförståndet till det för Teg-

nér, som blev tvungen att ganska snabbt anpassa sitt tal så att det fungerade i det rum 

där det skulle hållas. Och detta klarade han galant.

”Jesus lärer hwar dag i templet”, altartavla i Virestads kyrka. Pehr Hörberg 1800. (Foto: Anders Svensson.)



ba r bro wa llgr en hemli n 259

Jag har noggrant beskrivit hans tillvägagångssätt i en konferensskrift utgiven av 

Nordiska nätverket för editionsfilologi76 och ska därför inte redogöra för alla detaljer 

här, men vad som kortfattat kan sägas är att Tegnér mycket snabbt och elegant lyckades 

justera den ursprungliga texten, så att det ursprungliga temat om Jesu intåg i Jerusalem 

i stället kunde knytas till det motiv som verkligen finns på Hörbergs tavla i Virestads 

kyrka. Den direkta kopplingen mellan bibelordet från Ps 118:26/Matt 21:19 och altar-

tavlans motiv hade han ursprungligen formulerat på följande sätt:

Christelige åhörare! Jag står här inunder en Tafla som föreställer just detta 

uppträde ur Försonarens, ur den store Gudasonens lefnad.

Detta fungerade ju inte i den nyuppkomna situationen, men Tegnér behövde inte 

många ord för att smidigt vrida sekvensen så att den tydligt knöts till Hörbergs altar-

tavla:

Christelige Åhörare! Jag står här inunder en Tafla som väl föreställer ett an-

nat uppträde ur den store Gudasonens lefnad men hvari man dock lätteligen 

kan igenkänna den som kommer i Herrans namn. Det är Christus som lärer i 

Templet. [Tegnérs ändringar markerade med kursiv.]77

Nu var han på rätt spår, men också beskrivningen av tavlan behövde bytas ut för att 

talet skulle fungera. Den nya beskrivningen är mycket längre än den ursprungliga, och 

det är tydligt att Tegnér skrev den efter att noggrant ha studerat tavlan inne i kyrkan. 

Den är så pass detaljerad att han kanske till och med skrev den inne i kyrkan, med 

tavlan framför ögonen.

Och folket sedan som omgifver Honom! Der gifves i den stora mängden intet 

drag som ej är betydningsfullt, ej ett penselstrek som ej har en djup mening. Sen 

I icke det andeliga högmodet, den sjelfförnöjda inbilskheten, det trångbröstade 

tänkesättet måladt på Öfverste Prestens och Fariseernas anleten[?] Sen I icke 

hur hopp och fruktan och tillförsigt blanda sig i de hjelp sökandes, de blindes, 

de lames, de vanföres uppsyn[?] Märken I quinnan, huru fromt och stilla och 

christeligt hon i en vrå offrar sin penning, utan att ana att Gud på så nära håll 

ser hennes gerning[?] Och Barnen sedermera, dem M[enni]skones Son hade så 

kära: sen I icke huru de stå vid hans fötter och blicka opp till Oskuldens Herre 

76 Wallgren Hemlin 2022b, s. 106–112.

77 Citaten som följer är hämtade ur KT II, s. 366–367.



kvhaa konferenser 114260

och Beskyddare, sen I icke, hur deras späda läppar äro öppnade likasom för att 

utropa: Hosianna, Davids son! Välsignad vare Han som kommer i Herrans 

namn! – [Tegnérs ändringar markerade med kursiv.]

Den nya beskrivningen fogades smidigt in i den gamlas ställe och talet hade på så vis 

enkelt anpassats till den nya situationen. Men intressant är också att studera vad som 

inte ändrades. Det gäller beskrivningen av hur tavlan är målad (se citat ovan), men 

också den av hur Kristus framträder på tavlan. Vi ska titta närmare på den sistnämnda 

skildringen, som är mycket väl genomarbetad i stilistiskt avseende och som alltså fun-

gerade också i den nya situationen med den verkliga altartavlan.

Betrakten huru han [Hörberg, min kommentar] här bakom mig har afteck-

nat den Gudasände sådan som han utan tvifvel mången gång uppenbarat sig 

för honom i drömmen, eller i de stilla, de ensliga stunder då himmelen stiger 

ner i konstnärns hjerta, och Evigheten visar honom sina under. Sen I icke 

hur det menskliga är förklaradt i hans anlete, liksom en gång på Thabor, sen 

I icke hur det Gudomliga deri är mildradt genom innerlig välvilja, genom 
öfverseende kärlek, genom menskligt förbarmande? Så måste den Men-
niskones son se ut[,] i hvilken all Gudomens fullhet bodde[,] så måste jord 

och himmel smälta tillsammans i en blick, på en panna! [Mina markeringar.]

Denna beskrivning är alltså skriven innan Tegnér hade sett tavlan i Virestads kyrka, 

och även om det är Hörbergs bild av Kristus som Tegnér säger sig skildra kan man 

kanske våga anta ett det i stället är Tegnérs egen bild som vi här får ta del av.

Som redan nämnts är den aktuella sekvensen oerhört väl komponerad, och innan 

vi lämnar Virestad vill jag lyfta fram att vad vi ser i sekvensen är något så exklusivt 

som en kvadrupel antites, som dessutom till största delen är kiastisk. Den grundläg-

gande antitesen visar Kristus som samtidigt mänsklig (i citatet ovan markerat med 

fetstil) och gudomlig (i citatet ovan markerat med kursiv stil). I den första antitesen 

ges människan Kristus gudomliga drag genom att hans ansikte ses i ett förhärligat sken 

(”det menskliga är förklaradt i hans anlete”) och i den andra får gudomen Kristus på 

motsvarande sätt mänskliga drag (”hur det Gudomliga deri är mildradt …”) genom 

de mänskliga omsorger Kristus visar människorna som har samlats omkring honom. 

Antitesen fortsätter i ytterligare två led (”Menniskones son” – ”all Gudomens fullhet 

bodde” samt ”jord” och ”himmel”). De tre första antiteserna är uppställda som kias-

mer, det mänskliga och det gudomliga byter plats med varandra, men i den avslutande 

antitesen, ”himmel och jord”, har Tegnér i stället låtit ordningen vara densamma som i 

den tredje antitesen och sekvensen avslutas i en parallellism. Det är vackert och kanske 



ba r bro wa llgr en hemli n 261

är den väl genomarbetade och konstfulla kompositionen en förklaring till att Tegnér 

avstod från att ändra i sekvensen. Kanske var han var helt enkelt så nöjd med den att 

han inte ville förändra den alls, trots att han var tvungen att göra andra ändringar i in-

ledningen till sitt kombinerade visitations- och kyrkoinvigningstal?

Avslutning

I ett brev till Göteborgsbiskopen Carl Fredrik af Wingård, skrivet den 10 november 

1831, beskrev Tegnér sig själv som ”en svag Homilet” som höll ”långtråkiga predik-

ningar från altaret”. Det aktuella avsnittet i brevet handlar om alla de visitationer han 

genomfört under sommaren och hösten, hela sex stycken (vilket gjorde 1831 till ”visi-

tationsåret”; han genomförde inte så många visitationer något annat år), och de lång-

tråkiga predikningarna från altaret hade han alltså hållit vid visitationsgudstjänster.

Men kanske hade han inte så stor tilltro till sig själv som kyrklig talare i allmänhet 

heller. För detta talar att han under sin livstid bara lät trycka sju av alla sina kyrkliga tal 

och att de som trycktes mestadels var tal som han hållit vid mycket speciella tillfällen, 

nämligen Gustav Adolfsfesten 1832 (tal nr 50), professor Samuel Heurlins jordfäst-

ning 1835 (tal nr 57), prästmötet i Växjö 1836 (tal nr 60) och sin högt skattade invig-

ning av kyrkan i det egna prebendet Gårdsby 1837, där han, enligt Böök, för första och 

enda gången nådde det ”sublima” också i sin kyrkliga talekonst78 (tal nr 61). I utgåvan, 

som hade titeln Tal vid särskilta tillfällen, finns, förutom den predikan han i egenskap 

av kyrkoherde höll vid Gårdsbyinvigningen, till exempel inga vanliga predikningar 

och inga visitationstal. Dessutom skrev han den 26 november 1832 till vännen Carl 

Adolph Agardh att han ”långt för detta tagit det beslut att aldrig låta trycka något 

homiletiskt”.79 Han hade då från vänner utsatts för påtryckningar att trycka det tal han 

några veckor tidigare hållit vid Gustav Adolfsfesten och han höll sig till detta beslut 

ända fram till 1841, då han i det andra bandet av Tal vid särskilta tillfällen, vid sidan av 

sju skoltal, lät trycka sex kyrkliga tal. Och ett av dessa var som framgått just talet från 

Gustav Adolfsfesten. Prästmötestalet kom ut året därpå, då han gav ut prästmötes-

handlingarna i sin helhet.80

Men jag, som får sägas ha ganska god överblick över Tegnér som kyrklig talare, 

tycker att han var ganska orättvis mot sig själv. För även om han i sina kyrkliga tal inte 

uppvisar samma geni som i sin poesi, så är det en kompetent och kunnig retoriker som 

78 Böök 1946, II, s. 131.

79 Brev VI, s. 308.

80 Det ska dock sägas att det dröjde innan Tegnér alls gav ut några tal, det vill säga något på prosa. 

Men den första delen av Tal vid särskilta tillfällen, som innehåller akademiska tal och skoltal, 

kom trots allt ut 1831, alltså tio år före del två, som också innefattade kyrkliga tal.



kvhaa konferenser 114262

framträder också i denna del av hans efterlämnade verk. Det är också tydligt att han 

inte tog lätt på sin uppgift. Tvärtom är det uppenbart att han var noggrann och ihär-

dig i sina förberedelser oavsett om det gällde predikningar i prebendena eller tal som 

skulle hållas vid kyrkliga förrättningar som visitationer, kyrkoinvigningar eller präst-

vigningar. Och även om jag i den här artikeln har lyft fram ett par exempel på när han 

misslyckades som retoriker, så förefaller han ha varit väl medveten om vilka han talade 

för. Anpassningen till åhörarna, såväl när det gäller innehållet som språket, är vanligt-

vis god. Han anknöt till den vardag som var allmogens i såväl exempel som metaforik 

och språket var i stort sett enkelt när det gäller ordval, men ändå ofta påfallande vack-

ert och stilistiskt väl övertänkt. Nog visade sig poeten Tegnér också i de kyrkliga talen. 

Och ibland vände han sig utåt, mot den stora världen med krig och konflikter, men 

oftare vid visitationer och prästvigningar än vid gudstjänster i prebendena. Kanske var 

också detta en övertänkt strategi, eftersom han vid dessa typer av förrättningar kunde 

förvänta sig fler lyssnare från sitt eget samhällsskikt? Att det inte gick bra för honom i 

Karlstorp, trots hans retoriskt sett (åtminstone på pappret) klanderfria argumentation 

och mycket välövertänkta formuleringar, känns nästan lite orättvist. Men argumentet 

”det är för dyrt” kunde han tydligen inte rå på.

I inledningen till den här artikeln konstaterade jag att Tegnér som kyrklig talare är 

ett förvånansvärt outforskat område.81 Och det är synd, för också denna sida av den 

kulturhistoriska giganten Tegnér förtjänar att lyftas fram och studeras. Det var ingen 

lätt uppgift denne lärde och firade poet och professor ställdes inför när han skulle ”hål-

la Tal för Bönder”, men så långt min undersökning sträcker sig kan ändå konstateras att 

det förmodligen gick ganska bra. Genom en grundlig studie kan vi få veta mer. Vilka 

grepp använde den kyrklige retorikern Tegnér i sina försök att nå fram till och övertyga 

den skånska och småländska allmogen? Och i vilken mån lyckades han?

81 Som framgått (not 17) har inte heller hans profana tal studerats systematiskt ur retoriskt per-

spektiv. Också denna forskning väntar alltså på att bli gjord.



Bibliografi

Otryckt material

Lunds universitetsbibliotek

Saml. Tegnér, Es. 3.1. (Dikt till stadskomminister Anders Peter Gullander.)

Brevsamling Tegnér 1829.

Esaias Tegnérs papper, vol. 7: Quaeritur an jure statuitur, quae ex pulchritudine no-

men habeant artes ad hominem omni ex parte perficiendum non minus pro-

desse quam quas vocant disciplinae severiores? (Nr 588 i Palmborg 1946, 

s. 791.)

Bibliotheca Nova II. Catalogus Bibliothecæ Novæ in Regia Academia Lundensi, Ser. 

A IV b, nr 2.

Riksarkivet Vadstena

Växjö domkapitel, FIIa:9. Protokoll förda vid visitationer, kyrkoinvigningar, kyrko-

herdeinstallationer samt sammanträden om kyrkobyggnationer 1819–1831.



kvhaa konferenser 114264

Tryckt material

Skrifter av Esaias Tegnér

Latin och svenska

Tegnér 1913 = Filosofiska och estetiska skrifter, utg. Albert Nilsson och Bert Möller, 

med inledande avhandling av Albert Nilsson, Stockholm: Norstedt.

Latin

Tegnér 1802a = Dissertatio de caussis ridendi quam … pro laurea exhibet Auctor Esaias 

Tegnér, amanuensis biblioth. extraord., die XII Jun. A. MDCCCII, Lundae/

Lund [1802].

Tegnér 1802b = An sperandum est, fore ut disciplinae et literae saeculo undevicesimo 

tanta capiant incrementa quanta saeculo duodevicesimo ceperunt?, ingår i hans 

Filosofiska och estetiska skrifter 1913, s. 428–437.

Tegnér 1802c = Dissertatio de fabula æsopica cuius partem primam … exhibent Esaias 

Tegnér et Jacob Auren, Lund: Litteris Berlingianis.

Tegnér 1802d = Esaias Tegner/Paulus Cronsten, Commentationem quaestionis an 

congruenter praeceptis suis ponere res per se animum afficientes cel. Kantius possit 

exhibent Esaias Tegnér … et Paulus Cronsten, Scanus, in Lycaeo Carolino die 

XX Dec. MDCCCII.

Tegnér 1804 = Dissertatio de Diis Iliadis, quam … exhibent Esaias Tegnér … et 

Gustavus Adolphus Gjertz in Lyceo Carolino die XX Junii MDCCCIV, 

Lundae/Lund [1802].

Tegnér 1808 = Esaias Tegnér/Martin Elmgren Collin, Dissertatio de officiis, quae col-

lidi dicuntur … quam … praeses Esaias Tegnér … eruditorum censurae modeste 

permittit die XXX Aprilis A. MDCCCVIII respondente Martino Elmgren 

Collin, Blekingo, Londini Gothorum/Lund [1808].

Tegnér 1809 = Esaias Tegnér/ Andreas Lignell, Aphorismi, quos … edidit Esaias 

Tegnér … & publice defendet Andreas Lignell, Vermelandus, in Lycaeo 

Carolino die XVII Junii MDCCCIX, Lundae/Lund [1809].

Tegnér 1810 = Esaias Tegnér/Jonas Sandell, Aphorismi, quos … edidit Esaias Tegnér 

& publice pro exercitio disputaturus defendet Jonas Sandell, Smolandus, die 

XXI Dec. MDCCCX, Lundae/Lund [1810].

Tegnér 1811 = Esaias Tegnér/Johannes Ekstrand, Dissertatio de Gnosi ejusque in Novo 

Testamento vestigiis, quam … p[ublice] p[ermittit] Esaias Tegnér … responden-

te Johanne Ekstrand, Smolando. MDCCCXI, Lundae/Lund 1811.



bibliogr a fi 265

Tegnér 1820 = De Platone, artem poëticam improbante (opaginerad), Lund: Litteris 

Berlingianis. Omtryck i Tegnér 1875, s. 106–120.

Tegnér 1823 = Esaias Tegnér/Esaias M. Tegnér et Magnus Ullman, In imagines grae-

cas. Ex anthologia, I et II, Lund (diss.).

Tegnér 1875 = Opuscula latina, primum 1801–1820 edita 1875, utg. (? Esaias Tegnér 

d.y.), Stockholm: Beijer.

Disputationer med Tegnér som preses men inte som författare

Tegnér, Esaias (praes.) – Jacob Ekelund (resp. et auctor) 1814, De oraculo Dodoneo 

(diss.).

Tegnér, Esaias (praes.) – Reuterdahl, Henrik (resp. et auctor) 1817. Monumenta grae-

corum ex anthologia, graece et svethice, Lund (diss.).

Tegnér, Esaias (praes.) – Retzius, Carl Gustaf (resp. et auctor) 1817. Sapphus vita et 

carmina, Lund (diss.).

Disputation med Tegnér som preses och medförfattare

Tegnér, Esaias (praes.) – Palmqvist, Lars Gustaf (resp. et auctor) 1820. Hymnus home-

ricus in Pana graece et svethice, Lund (diss.).

Svenska

Antologi 2014. Stockholm: Mimer.

AS, Akademiska tal, Skoltal 1982 I. Red. Ulla Törnqvist, förord Bernt Olsson, 

Tegnérsamfundet, Stockholm: Almqvist & Wiksell.

”Avhandling om den esopiska fabeln” 1994. Övers. Arvid G:son Elg, Vetenskaps-

societeten i Lund. Årsbok, s. 77–85.

Brev I–XI 1953–1976. Red. Nils Palmborg, Tegnérsamfundet, Malmö: Allhem.

Filosofiska och estetiska skrifter 1913. Utg. Albert Nilsson & Bert Möller, inledande 

avhandling av Albert Nilsson, Stockholm: Norstedt (i denna volym ingår även 

texter på latin).

”Frågas: huruvida om man med rätta påstår att de sköna konsterna icke mindre än de 

allvarsamma vettenskaperna bidraga till menniskans fulländade odling?” 1913. 

I Tegnér 1913, s. 164–171.

KT, Kyrkliga tal I–III 2017–2022. Utg. Barbro Hallgren Hemlin, Tegnérsamfundet, 

Skellefteå: Artos.



kvhaa konferenser 114266

Levnadsteckning över Anakreon 1981. Övers. från latinet, jämte inledning och noter av 

Arvid G:son Elg, Vetenskapssocieteten i Lund. Årsbok, s. 5–29.

”Om skrattets orsaker”. Övers. från latinet Arvid G:son Elg. Vetenskapssocieteten i 

Lund. Årsbok, s. 5–18.

”Plato och poesien” 1913. I Tegnér 1913, s. 409–423.

SD, Samlade dikter I–VII 1964–1996. Red. Fredrik Böök, Åke G. Lundkvist & 

Christina Svensson & Tegnérsamfundet, Lund: Gleerup.

SS, Samlade skrifter 1–10 1918–1925. Utg. Evert Wrangel & Fredrik Böök, Stockholm: 

Norstedt.

SS, Samlade skrifter 1–7 1882–1885. Jubelfestupplaga, Stockholm: Norstedt.

Smärre samlade dikter I 1828. Stockholm: Nordström.

Tal vid särskilta tillfällen I–III 1831–1842. Stockholm: Joh. And. Nordström, Växjö: 

Joh. P. Lönnegren.

Skrifter av andra

Adelung, Johann Christoph 1784. Fortsetzung und Ergänzungen zu Christian Gottlieb 

Jöchers Allgemeinem Gelehrten-Lexico, worin die Schriftsteller aller Stände nach 

ihren vornehmsten Lebensumständen und Schriften beschrieben werden I, 

Leipzig: Gleditsch.

Afzelius, Fredrik Georg (praes.) – [9 respondenter] 1848. Aristoteles’ kategorier I–IX, 

Uppsala (diss.).

Ahnfeldt, Paul Gabriel 1963. Studentminnen, i urval samt med inledning och kom-

mentar av Per Erik Wahlund, Stockholm: Natur & Kultur.

Akujärvi, Johanna 2011. ”Innovatörer och traditionalister. Om tidiga svenska 

klassiker översättares syn på sin roll i det svenska litterära systemet”, i Per Erik 

Ljung utg., Transformationer. Valda texter från International Association of 

Scandinavian Studies (IASS) 28:e konferens i Lund 2010, Lund: Centre for 

Scandinavian Studies Copenhagen-Lund, s. 231–246.

Akujärvi, Johanna 2014a. ”Suethice. Dissertationer, disputationer och dissertations-

översättningar under 1800-talet”, Aigis 14/1  2014, http://aigis.igl.ku.dk/ai-

gis/2014,1/JA-Suethice.pdf.

Akujärvi, Johanna 2014b. Appendix. Förteckning över dissertationsöversättningar 

under 1800-talet.  Aigis  14/1  2014, http://aigis.igl.ku.dk/aigis/2014,1/JA-

Suethice-app.pdf.

Akujärvi, Johanna 2015a. ”Svenska filologer och översättning inom och utanför uni-

versitetet. Exemplet dramaöversättning på 1800-talet”, i Eric Cullhed & Bo 



bibliogr a fi 267

Lindberg red., Klassisk filologi i Sverige. Reflexioner, riktningar, översättningar, 

öden, Stockholm: KVHAA, s. 158–175.

Akujärvi, Johanna 2015b. ”An epic battle. Aesthetic and poetical struggles over the 

Swedish Iliads”, i Adam Goldwyn red., The Trojan wars and the making of the 

modern world, Uppsala: AUU, s. 161–183.

Akujärvi, Johanna 2017. ”Suethice. On 19th century Swedish university translations 

of ancient literature”, i Arne Jönson & Gregor Vogt Spira red., The classical 

tradition in the Baltic region. Perceptions and adaptations of Greece and Rom, 

Zürich/New York: Georg Olms Verlag, s. 253–274.

Akujärvi, Johanna 2021. ”Translation in university dissertations. A study of Swedish 

(and Finnish) dissertations of the 19th century and earlier”, i Meelis Friedenthal, 

Hanspeter Marti & Robert Seidel red., Early modern disputations and disserta-

tions in an interdisciplinary and European context. Leiden: Brill, s. 779–813.

Akujärvi, Johanna 2023. ”’Hvad är bästa sättet at öfversätta et Skaldestycke?’ Om 

svensk översättning av antik poesi c. 1750–1850”, Aigis 23/2 2023, http://aigis.

igl.ku.dk/aigis/2023,2/Akujarvi.pdf.

Alexanderson, Aron Martin 1868. Septem Aeschylea suethicis versibus expressa et com-

mentario illustrata, Uppsala (diss.).

Andersen, Vilhelm 1948. Horats IV:1, Köpenhamn: Gyldendals bohandel, Nordisk 

Forlag.

Annerstedt, Claes 1909, 1913. Uppsala universitets historia II:2, III.1, Uppsala & 

Stockholm.

Aphtonios m.fl. 1670. Aphthonii Sophistæ Progymnasmata. Item Theonis Sophistæ 

Progymnasmata. Accedunt Prisciani Præexercitamenta Rhetorica, utg. Johannes 

Schefferus, Uppsala: Henricus Curio.

Arvidsson, Sven-Ove 1972. De svenska koleraepidemierna. En epidemiografisk studie, 

Stockholm: Karolinska institutet.

Asklund, Jonas 2008. Humor i romantisk text. Om Jean Pauls estetik i svensk romantik: 

C. F. Dahlgrens Mollbergs epistlar (1820), C. J. L. Almqvists Amorina (1822) 

och C. Livijns Spader Dame (1825), Critica Litterarum Lundensis 9, Lund 

(diss.).

Aspelin, Gunnar 1958. Tankens vägar I, Stockholm: Almquist & Wiksell.

Aspelin, Gunnar 1974. ”’Världsanden verkar genom människokrafter’. Ett tanke-

motiv hos Tegnér”, Insikt och handling 11, s. 4–7.

Atterbom, Per Daniel Amadeus 1811. ”Charakteristik. Skaldestycken af Axel Gabr. B 

Silverstolpe”, Phosphoros. Månadsskrift, s. 55–68.

AUU, Acta universitatis Upsalensis.

Baldick, Chris 2004. The Concise Oxford Dictionary of Literary Terms, Oxford: OUP.



kvhaa konferenser 114268

Beard, Mary 2014. Laughter in ancient Rome. On joking, tickling and cracking up, 

Sather Classical Lectures 71, Berkeley: University of California Press.

Berg, Ruben G:son 1905. ”Stilistiska sträfvanden hos Tranér och Adlerbeth”, Språk 

och stil 5, s. 205–233.

Berger Peter L. 1997. Redeeming laughter. The comic dimension of human experience, 

Berlin & New York: De Gruyter.

Berlin Isaiah 1984. Fyra essäer om frihet. Stockholm: Ratio.

Betänkande af Comitén för öfverseende af Rikets Allmänna undervisningsverk 1929. 

Stockholm.

Blomqvist, Jerker 1989. ”Esaias Tegnér och Grekland”. Hellenika 50, 1/12 1989.

Blomqvist, Jerker 2016. ”Tegnér, grekiskan och andra språk”, i Karin Blomqvist red., 

Gracerna talte som du. Om Esaias Tegnér och bildningens betydelse för undervis-

ningen. Fem föreläsningar, Studia Paedagogica Graeca et Latina Lundensia 4, 

Lund, s. 7–21.

Bohman, Svante 1933. Esaias Tegnérs tänkesätt och idéer, Uppsala: Lundequistska 

bokhandeln.

Booth, Wayne C. 1983. The Rethoric of Fiction, Chicago: Chicago University Press.

Brahe, Per 1971. Oeconomia eller Hushållsbok för ungt adelsfolk, utg. John Granlund & 

Gösta Holm, Stockholm: Nordiska Museet.

de Bruyn, Günter 1991. ”Richter, Johann, Paul, Friedrich”, i Walther Killy Hrsg., 

Literaturlexikon. Autoren und Werke deutscher Sprache, Bd 9, s. 434–441.

Byrd, B. Sharon & Joachim Hruschka 2010. Kant’s Doctrine of right. A commentary, 

Cambridge: CUP.

Byron, Lord 1986. The major Works, ed. Jerome J. McGann, Oxford: OUP.

Böök, Fredrik 1917. Esaias Tegnér I. Till 1814, Stockholm: Norstedt.

Böök, Fredrik 1946. Esaias Tegnér I–II, Stockholm: Bonnier.

Camerarius, Joachim 1679. Fabellae Aesopicae quaedam notiores et in scholis usitatae, 

partim excerptae de priore editione, partim post compositae à Joachimo Camerario, 

Leipzig: Frommann.

Carlquist, Gunnar & E. Steffen 1949. ”Carl Christian Eberstein”, Svenskt biografiskt 

lexikon, urn:sbl:16565. Hämtad 5/2 2024.

Carlsson, Sten 1964. Svensk historia II. Tiden efter 1718, andra uppl., Stockholm: 

Svenska Bokförlaget/Bonnier.

Ceccarelli, Fabio 1988. Riso e sorriso. Saggio di antropologia biosociale, Torino: Einaudi.

Cederschiöld, Fredrik 1821. Allmän inledning till apriorisk, eller rationel, pligt-lära, 

Lund: C. Fr. Berling.

Cicero 1928. De re publica, De legibus, ed. Clinton Walker Keyes, Loeb Classics, 

Cambridge, Massachusetts: HUP.



bibliogr a fi 269

Cicero 1951. De officiis, ed. Walter Miller, Loeb Classics, Cambridge, Massachusetts: 

HUP.

Cicero 1996. De oratore I–II, ed. E. W. Sutton & H. Racham, Loeb Classics, 

Cambridge, Massachusetts: HUP.

Cullhed, Anders 2015. Ovidius Metamorfoser tolkad och kommenterad av Ingvar 

Björkeson med inledning av Anders Cullhed, Stockholm: Natur & Kultur.

CUP, Cambridge University Press.

Dahl, Christopher (praes.) – Knös, Gustaf (resp.) 1797. Pindari olympiorum ode 

quinta, Uppsala (diss.).

Dahl, Christopher (praes.) – Örnberg, Carl Jacob (resp.) 1797. Pindari olympiorum 

ode undecima, Uppsala (diss.).

Dahl, Christopher (praes.) – [6 respondenter] 1790–1806. Tyrtaei quae supersunt 

Graece et Latine I–VI, Uppsala (diss.).

Dalin, A. F. 1850, 1855. Ordbok öfver svenska språket I–II, Stockholm.

DKP, Der kleine Pauly. Lexikon der Antike 1–5  1979. Hrsg. Konrad Ziegler m.fl. 

München: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Dorpius, Martin 1528. Fabvlarvm Qvae hoc libro continentur interpretes, atq; authores 

sunt hi. Guilielmus Goudanus. Hadrianus Barlandus. Erasmus Roterodamus. 

Aulus Gellius. Laurentius Valla. Angelus Politianus. Petrus Crinitus. Ioannes 

Antonius Campanus. Plinius Secundus Nouocomensis. Nicolaus Gerbelius 

Phorcensis. Laurentius Abstemius. Rimicius Iam denuo additus. Aesopi uita ex 

Max. Planude excerpta, & aucta. Indicem Fabularum in uestibulo reperies, 

Zwickau: Gabriel Kantz.

Douglas, Alan Edward ed. 1966. M. Tulli Ciceronis Brutus, Oxford: Clarendon Press.

Doyle, William 1989. The Oxford History of the French Revolution, Oxford: OUP.

Eberstein, Carl Chr. (praes.), [9 respondenter] 1813–1818. Theogonia Hesiodi svethice 

Reddita I–IX, Lund (diss.).

Ek, Johan Gustav (praes), [3 respondenter] 1850. Poëmatis Tegneriani quod inscribitur 

Frithiofs Saga carmen septimum Latinis asclepiadeis refinxit I–III, Lund (diss.).

Elam, Ingrid 1985. ”--- i kärleken blott hjelte ---” Den romantiska versberättelsen i 

Sverige 1820–1850, Skrifter utgivna av Litteraturvetenskapliga institutionen vid 

Göteborgs universitet, Göteborg (diss.).

Eliæson, Åke & Tobias Norlind 1946. Tegnér i musiken. Bibliografi och musikhistoria, 

Lund: Gleerup.

Esser, Andrea 2008. ”Kant on solving moral conflicts”, i Monika Betzler ed., Kant’s 

ethics of virtue, Berlin: De Gruyter, s. 279–302.

”Fabel om Lambet och Wargen”. Nyköpings Weckoblad 13/10 1780, nr 42.



kvhaa konferenser 114270

Fallbacher, Karl-Heinz 1998. ”Nachwort”, i Christian Fürchtegott Gellert, Fabeln 

und Erzählungen, Hrsg. Karl-Heinz Fallbacher, Stuttgart: Reclam, s. 229–251.

Faxe, Jacob (praes.) – [4 respondenter] 1820–1822. Platonis Menexenus, graece et 

svethice I–IV, Lund (diss.).

Fehrman, Carl 1984. Lärdomens Lund. Epoker – episoder – miljöer – människor, 

Malmö: Liber Förlag.

Ferm, Olle 2002. Abboten, bonden och hölasset, ReM, Stockholm: Atlantis.

Ferm, Olle 2008. Det visa leendet och det narraktiga gapskrattet. Skrattet och den me-

deltida kyrkan, ReM, Opuscula 11, Svenska humanistiska förbundet 122, 

Stockholm: Sällskapet Runica et mediævalia.

Florian, Jean-Pierre Claris 1792. Fables, Paris: Didot l’aîné.

Fowler, Alastair 1982. Kinds of literature. An introduction to the theory of genres and 

modes, Oxford: Clarendon Press.

Franzén, Frans Michael 1866. ”Levnadsteckning över Esaias Tegnér”, i Minne af 

Esaias Tegnér. Med Tegnérs porträtt och grafvård, Stockholm.

Frängsmyr, Carl 2010. Uppsala universitet 1852–1916 I–II, Uppsala: Uppsala uni-

versitet.

Frängsmyr, Tore 1993. Sökandet efter upplysningen, Stockholm: Wiken.

Fröding, Gustaf 1925, urspr. 1890. ”Om humor”, Samlade skrifter 9, Stockholm: 

Bonnier.

Förteckning öfver Framl. Biskopens i Wexjö Herr Doctor Esaias Tegnérs efterlämnade 

boksamling 1848. Wexjö.

Geier, Manfred 2010. Worüber kluge Menschen lachen. Kleine Philosophie des Humors, 

andra uppl., Reinbek bei Hamburg: Rowolt.

Gellert, Christian Fürchtegott 1744. De poesi apologorvm eorvmqve scriptoribvs, 

Leipzig: Breitkopf.

Gellert, Christian Fürchtegott 1746. Fabeln und Erzählungen, Leipzig: Johann 

Wendlern.

Gellert, Christian Fürchtegott 1772. Abhandlungen von den Fabeln und deren 

Verfassern und vor das Rührende in der Comödie aus dem Lateinischen über-

setzt. Nebst Dorats Versuche von der Erzehlung, Leipzig: Johann George Löwe.

Gellert, Christian Fürchtegott 1966. Schriften zur Theorie und Geschichte der Fabel. 

Historisch-kritische Ausgabe, Hrsg. Siegfried Scheibe, Tübingen: Max Niemeyer.

Gellert, Christian Fürchtegott 1994. Gesammelte Schriften. Kritische, kommentierte 

Ausgabe 5. Poetologische und Moralische Abhandlungen, utg. Bernd Witte m.fl., 

Berlin & New York: De Gruyter.

Geymonat, Mario ed. 1973. P. Vergili Maronis Opera, Torino: Paravia.



bibliogr a fi 271

Gezelius, Johannes 1669. ΜΥΘΟΙ ΤΟΥ ΑΙΣΩΠΟΥ ΕΚΛΕΚΤΟΙ, Ἑλληνιστὶ καὶ 

Ῥωμαιστί. Fabulæ Æsopi Selectæ Græcè & Latinè. In usum Scholarum Trivialium, 

Magni Ducatus Finlandiæ Editæ, Åbo: Johan Winter.

Gierow, Krister 1971. Lunds universitets historia III 1790–1867, Lund: Gleerup.

Glimstedt, Peter 1855. Första boken af Diophanti arithmetica. Algebraisk öfversättning, 

Lund (diss.).

von Goethe, Johann Wolfgang 1981. Goethes Werke, Bd 3, Dramen I, München: Beck.

Gomperz, Heinrich 1904. Die Lebensauffassung der griechischen Philosophen, Jena & 

Leipzig: Eugen Diederichs.

Graf, Harald 2010. ”’Kung och bonde äro bröder’. Schillers tidigaste reception i 

Sverige (1790–1794)”, Samlaren 131, s. 108–168.

Gravier, Maurice 1943. Tegnér et la France, Paris: Aubier, Éditions Montaigne.

Grubmüller, Klaus 1977. Meister Esopus. Untersuchungen zu Geschichte und Funktion 

der Fabel im Mittelalter, München: Artemis.

Gyldén, Nils Abraham (praes.) – Söderholm, Johan Albert (resp. et auctor) 1849. 

Pindari olympiorum ode prima in sermonem suecanum conversa, Helsingfors 

(diss.).

Gyllenborg, Gustaf Fredrik 1795. Sednare vitterhetsarbeten. Oder. Inträdes-Tal. 

Fabler, Stockholm: Johan A. Carlbohm.

Göransson, Carl Ernst 1959. Biskop Tegnér i traditionen och verkligheten. Några ur-

kundsstudier, Stockholm: Diakonistyrelsen.

Hallgren, Stig 1988. Jean Paul och Sverige. En undersökning av hans betydelse för svensk 

romantik 1800–1840, Skrifter utgivna av litteraturvetenskapliga institutionen 

vid Göteborgs universitet 19, Göteborg.

Hammarsköld, Lorenzo 1818. Första grunderna af grekiska språkläran för begynnare, 

Stockholm: Hedmanska tryckeriet.

HUP, Harvard University Press.

Hasubek, Peter 1994. ”Tugendspiegel und Lasterschelte. Gellerts Fabeln im soziokul-

turellen Kontext”, i Theo Elm & Peter Hasubek Hrsg., Fabel und Parabel. 

Kulturgeschichtliche Prozesse im 18. Jahrhundert, München: Fink, s. 157–174.

Helander, Hans 2012. ”Latin”, i Bo Andersson & Raimo Raag red., Från Nyenskans 

till Nya Sverige, KVHAA, konf. 78.

Henrikson, Paula 2015. ”Forntiden framför oss. Om antiköversättningarna i 

Phosphoros”, i Eric Cullhed & Bo Lindberg utg., Klassisk filologi i Sverige. 

Reflexioner, riktningar, översättningar, öden, Stockholm: KVHAA, s. 133–157.

Herder, Johan, Gottfried 1877–1913. Sämmtliche Werke I–XXXIII, Hrsg. Bernhard 

Suphan, Berlin: Weidmann.



kvhaa konferenser 114272

Herodotos 1946. History I, Books I–II, ed. A. D. Godley, Loeb Classics, Cambridge: 

HUP.

Hesselgren, Brynolf (praes.) – Lindström, Johan Peter (resp.) 1796. Ode prima pyth-

iorum Pindari, versione et notis illustrata. Uppsala (diss.).

Heurlin, Christoffer Isak 1918. ”Ur Heurlins självbiografi”, i Ewert Wrangel utg., 

Gamla studentminnen från Lund. Samlade och utgivna, Stockholm: Wahlström 

& Widstrand, s. 90–116.

Hidal, Sten 2020. Tegnér och kristendomen, Skellefteå: Artos.

Hidal, Sten 2023. Esaias Tegnér. Skalden och biskopen, Skellefteå: Artos.

Hildebrand, Bengt & Elof Åkesson 1964–1966. ”Matthaeus Fremling”, Svenskt bio-

grafiskt lexikon 16, s. 486–490.

Holmberg, Olle 1946. ”Tegnér och Leopold”, i Olle Holmberg & Algot Werin red., 

Esaias Tegnér. Studier till hans person och verk, minnesskrift utgiven av Lunds 

universitet den 2 november 1946, Lund: Gleerup.

Holmberg, Olle 1965. Leopold och det nya riket, Stockholm: Bonnier.

Home, Henry (Lord Kames) 1993. Collected works. Elements of criticism, vol I, 

London: Routledge.

Hutcheson, Francis 1971. Collected works, vol. VII, Opera minora, faksimil, ed. 

Bernhard Fabian, Hildesheim: Olms Verlagsbuchhandlung.

Hügli, Anton 1980. ”Lächerliche (das)”, HWP, sp. 1–9.

HWP, Historisches Wörterbuch der Philosophie 1–13 1971–2007. Hrsg. Joachim Ritter 

m.fl., Darmstadt: Wissenschatliche Buchgesellschaft.

Høffding, Harald 1916. Den store humor. En psykologisk studie, Kjøbenhavn: 

Gyldendal.

Höffe, Otfried 2008. Immanuel Kant. Stockholm: Thales.

Högblad, Johan (praes.) – Wulff, Salomon (resp.) 1815. Commentatio academica de 

epigrammate graeco, Lund (diss.).

Höijer, Joseph Otto (praes.) – Rydqvist, Johan Erik (resp.) 1822. Poematia ex antho-

logia Graeca Constantini Cephalae svethice reddita, Uppsala (diss.).

Höijer, Joseph Otto (praes.) – Sjöberg, Eric (resp. et auctor) 1824. Amatoria quaedam 

Meleagri poematia svethice reddita, Uppsala (diss.).

Israel, Jonathan 2011. Democratic enlightenment. Philosophy, revolution, and human 

rights 1750–1790, Oxford: OUP.

Israel, Jonathan 2014. Revolutionary ideas. An intellectual history of the French revolu-

tion from The rights of man to Robespierre, Princeton: Princeton University 

Press.

Jansson, Göte 1948. Tegnér och politiken 1815–1840. En skalds syn på sin tids samhälls-

problem, Uppsala (diss.).



bibliogr a fi 273

Jarlert, Anders 2001. Sveriges kyrkohistoria. 6. Romantikens och liberalismens tid, 

Stockholm: Verbum.

Jarlert, Anders 2011. ”Hördes ljuset? Den kyrkliga receptionen av Esaias Tegnér”, i 

Jerker Blomqvist red., Esaias Tegnér. Texter och läsningar, Lund & Ödåkra: 

Tegnérsamfundet & Retorikförlaget, s. 69–83.

Johannes Cassianus 1886. Ioannis Cassiani Conlationes XXIIII, Hrsg. M. Petschenig, 

Wien: Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum XIII.

Johannesson, Kurt 2003. ”Tegnér och jubelfesttalet 1817”, i Louise Vinge red. 2003, 

s. 105–126.

Jones, Stephen E. 2005. ”Satire”, i Romanticisme, ed. Nicholas Roe, Oxford, s. 390–

408.

Jonsson, Inge 1971. Idéer och teorier om ordens konst. Från Platon till strukturalismen, 

Lund: Gleerup.

Juringius, Zacharias (praes.) – Cronhjelm, Salom. Gust. (resp.) 1806. Svecanae inter-

pretationis e Meleagro conamen, Uppsala (diss.).

Kahl, Achatius 1851. Tegnér och hans samtida i Lund, Lund.

Kahl, Achatius 1868. Tegnér och hans samtida i Lund, andra tillökade uppl., Lund: 

Berling.

Kant, Immanuel 1907. Die Metaphysik der Sitten, Hrsg. Paul Natorp, Kants gesam-

melte Schriften VI, Berlin: Akademie Verlag, s. 205–493.

Kant, Immanuel 1983. Werke I–V, Hrsg. Wilhelm Weischedel, Darmstadt: Insel 

Verlag.

Kant, Immanuel 2003. Kritik av omdömeskraften, övers. Sven-Olov Wallensten, 

Stockholm: Thales.

Karlfeldt, Erik Axel 1898. Fridolins visor, Stockholm: Wahlström & Widstrand.

Kaster, Robert A. ed. 1995. C. Suetonius Tranquillus, De Grammaticis et Rhetoribus, 

Oxford: Clarendon Press.

Kellgren, Johan Henric 1995. Skrifter I–II, red. Carina & Lars Burman, inledning 

Torgny Segerstedt, Stockholm: Atlantis.

Klemming, Gustaf Edvard 1847. Förteckning öfver framl. Biskopens i Wexjö, Herr 

Doctor Esaias Tegnérs efterlemnade Boksamling, hvars försäljande på Stockholms 

Bokauktionskammare börjas och fortsättes följande auktionsdagar, Wexjö: A. G. 

Deurell.

Klenner, Hermann Hrsg. 1988. Kant. Rechtslehre. Schriften zur Rechtsphilosophie, 

Berlin: Akademie-Verlag.

KVHAA, Kungliga Vitterhets, Historie och Antikvitets Akademien, Stockholm.

Källquist, Eskil 1939. ”Tegnérs Det eviga. En studie i diktens äldsta gestaltning”. 

Samlaren 20, s. 93–118.



kvhaa konferenser 114274

Labrouse, Ernest 1967. ”La société du XVIIIe siècle devant la revolution”, i Roland 

Mousnier, Ernest Labrouse & Marc Bouloiseau, Le XVIIIe siècle. L’époque des 

”lumières” (1715–1815), Paris: PUF, s. 353–449.

Laertios, Diogenes 2016. Berömda filosofers liv och läror, övers. Johan Flemberg, 

Stockholm: Atlantis.

Lagerlund, Henrik 2020. Den svenska filosofins historia, Stockholm: Thales.

Lagerlöf, Erland 2012. Lagerlöfs Homeros. Iliaden. Erland Lagerlöfs klassiska över-

sättning utgiven av Jan Stolpe och med inledning av Jesper Svenbro, Stock-

holm: Atlantis.

Lagus, Anders Johan (praes.) – Mollerus, Abraham (resp.) 1796. Simonidis quae su-

persunt, graece et latine, cum animadversionibus, Åbo (diss.).

Lamm, Martin 1918–1920. Upplysningstidens romantik. Den mystiskt sentimentala 

strömningen i svensk litteratur I–II, Stockholm.

La Motte, Antoine Houdart 1719. Fables nouvelles, Paris: Gregoire Dupuis.

Le Monnier, Guillaume-Antoine 1773. Fables, contes et épîtres, Paris: Jombert & 

Cellot.

Leidesdorff, Carl Christoffer Leonard 1856. Pomponii Melae jordbeskrifning, öfversatt 

och jemförd med geographiska och ethnographiska uppgifter från antikens öfriga 

författare. Första delen, innehållande den allmänna öfversigten af verldsdelarne, 

Lund (diss.).

Lenhammar, Harry 2000. Sveriges kyrkohistoria 5. Individualismens och upplysningens 

tid, Stockholm: Verbum.

Lessing, Gotthold Ephraim 1759. Fabeln. Drey Bücher. Nebst Abhandlungen mit die-

ser Dichtungsart verwandten Inhalts, Berlin: Christian Friedrich Voß.

Lessing, Gotthold Ephraim 1793. Sämmtliche Schriften 18, Berlin: Vossische 

Buchhandlung.

Lessing, Gotthold E. 1973. Werke IV. Dramaturgische Schriften, Hrsg. Karl Eibl, 

München: Hanser Verlag.

Lidbeck, Anders 1811. Om fablen, Lund: Berling.

Liedzén, Sven Magn. (praes.) – Brandelius, Joh. Christ. (resp.). 1810. Dissertatio theo-

riam epigrammatis percensens, Uppsala (diss.).

Lindberg, Bo 1987. De lärdes modersmål. Latin, humanism och vetenskap i 1700-talets 

Sverige, Gothenburg studies in the history of science and ideas 5, Göteborg: 

Acta Universitatis Gothoburgensis.

Lindberg, Bo 1987. Humanism och vetenskap. Den klassiska filologien i Sverige från 

1800-talets början till andra världskriget, Uppsala: Almqvist och Wiksell.

Lindberg, Bo 1993. Europa och latinet, Stockholm: Natur & Kultur.

Lindberg, Bo 2003. ”Tegnér och nyhumanismen”, i Louise Vinge red. 2003, s. 71–73.



bibliogr a fi 275

Lindberg, Bo 2022. Disputation, dissertation, avhandling. Historien om en genre, 

Stockholm: KVHAA.

Lindblom, Johannes 1946. Tegnér och bibeln, LUÅ, N.F, avd. 1, bd 42, nr 1, Lund: 

Gleerups.

Linde, Ebbe 1959. Horatius, Satirer och epoder. Svensk tolkning med inledning och för-

klaringar, Stockholm: Forum.

Lindskog, Erik 1910. Tegnér och antiken. Årsredogörelse för Visby högre allmänna läro-

verk läsåret 1909–1910, Visby: Gotlänningen.

Livius, Titus 1909–1959. Livy in fourteen volumes. Loeb Classical Library, Cambridge, 

Massachusetts: HUP.

Ljunggren, Gustaf 1895. Svenska vitterhetens häfder efter Gustaf III:s död. Femte delen. 

Striden emellan Gamla och Nya Skolan 1815–1921, Lund: Gleerup.

Ljunggren, Torsten 1952. Lorenzo Hammarsköld som kritiker. Med särskild hänsyn till 

hans förhållande till Tegnér, Lund: Gleerup.

Lotass, Lotta 2013. ”Striden mellan Gamla och Nya skolan”, essä publicerad på 

Litteraturbanken, https://litteraturbanken.se/presentationer/specialomra-

den/StridenMellanGamlaochNyaSkolan.html.

Lucretius 2018. De rerum natura. Om tingens natur, övers. och kommentar Ingvar 

Björkeson, förord Anders Cullhed, Stockholm: Bokförlaget Faethon.

Lunds stifts herdaminne från reformationen till nyaste tid. På uppdrag av Lunds stifts 

domkapitel utgivet av Gunnar Carlquist 1943–2006. Serie I (bd 1–2) och serie 

II (bd 1–14), Svenska kyrkan, Lunds stift.

Lundvall, C. J. 1840. Om romerska vältaligheten vid Uppsala universitet under 17:e och 

18:e seklerna, Uppsala: Norstedt & söner.

Luther, Martin 1767. ”D. Martin Luthers Företal til Esopi Fabler”, i Allehanda 

Sedolärande Fabler, Til Nöjsamma Tidsfördrif, Samlade och Förswenskade, 

övers. Magnus Orrelius, Västerås: Johan Lauritz Horrn, s. 3–10.

Luther, Martin 1914. D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe 50, Weimar: 

Böhlau.

LUÅ, Lunds universitets årsbok.

Lyth, Per Gustaf 1912. Tegnér-studier. Stockholm: Nordiska bokh.

Malmström, Petrus (praes.) – Krogius, Gabriel (resp.) 1789. Specimen poëseos 

Pindaricae in latinum conversae, Åbo (diss.).

Marklin, Gabriel 1820. Catalogus disputationum in academiis Scandinaviæ et Finlandiæ 

Lidenianus continuatus. Sectio II. Disputationes Lundenses 1963. Annis 

MDCCLXXVIII.--MDCCCXIX. Disputationes Christianenses 3. Ab anno 

MDCCCXVI, Uppsala: Reg. Academiae typographi.



kvhaa konferenser 114276

Marklin, Gabriel 1856. Catalogus disputationum in academiis Sveciæ et Fenniæ habita-

rum Lidenianus iterum continuatus, Uppsala: Wahlström.

Marshall, Peter Kenneth ed. 1968. A. Gellii Noctes Atticae, vol. 2, Oxford: Clarendon 

Press.

Martens, Wolfgang 1983. ”Hochmut kommt vor dem Fall. Zu Gellerts Fabel ’Das 

Pferd und die Bremse’”, i Gedichte und Interpretationen 2. Aufklärung und 

Sturm und Drang, Hrsg. Karl Richter, Stuttgart: Reclam, s. 163–178.

McGann, Jerome J. ed. 1986. Byron, Oxford: OUP.

Melin, Lars & Sven Lange 1995. Att analysera text. Stilanalys med exempel, Lund: 

Studentlitteratur.

Metzler Literatur Lexikon. Begriffe und Definitionen 1990, Hrsg. Günther & Irmgard 

Schweikle, Stuttgart: Metzler.

Michel, Alain éd. 1962. P. Cornelii Taciti Dialogus de oratoribus, Paris: PUF.

Mjöberg, Josua 1939. Studier i språkets konst, Lund: Gleerup.

Mogren, Jan 1963. Antik poesi i svensk översättning. Två studier. 1. Traditionalism och 

förnyelse inom översättarkonsten. 2. Om Anacreontea, Lund: Gleerup.

Mogren, Jan 1971. Tegnérs översättningsverksamhet, Lund: Gleerup.

Morreall, John red. 1987. The philosophy of laughter and humor, Albany: University of 

New York Press.

Munck af Rosenschöld, E. Z 1812. Ad inagurationem viri celeberrimi atque amplissimi 

philosophiae doctoris Dni Esajae Tegner… invitat E.Z., Munck af Rosenschöld, 

Lund.

Murdoch, Iris 1997. Existentialists and mystics. Writings on philosophy and literature, 

London: Chatto and Windus.

Mynors, Roger Aubrey Baskerville ed. 1958. C. Valerii Catulli Carmina, Oxford: 

Clarendon Press.

Möller, Håkan 2003. ”Själens röst. Magnus Lehnberg, Esaias Tegnér och Johan 

Wallin som Predikanter”, i Louise Vinge red. 2003, s. 127–173.

Möller, Johan 1779. Afhandling om Et Rätt Prediko-Sätt, Upgifwande De Grunder, 

Hwarefter så wäl Predikningar böra författas och hållas, Som Riktiga Omdömen 

deröfwer fällas, Stockholm: tryckt hos Anders Jacob Nordström.

Nationalencyklopedin, ”romantisk ironi”, http://www-ne-se.ezproxy.ub.gu.se/upp-

slagsverk/encyklopedi/lång/romantisk-ironi. Hämtad 2/2 2023.

Nevelet, Isaac Nicolaus 1610. Mythologia Æsopica. In qua, Æsopi Fabvlæ Græcolatine 

CCXCVII. Qvarum CXXXVI. primum prodeunt. Accedunt Babriæ Fabvlæ 

Etiam Avctores. Anonymi Veteris Fabulæ, latino carmine redditæ LX ex exsoletis 

editionibus & Codice MS. luci redditæ Hæc omnia ex Bibliotheca Palatina. 



bibliogr a fi 277

Adiiciuntur insuper Phædri, Avieni, Abstemii, Fabvlæ. Opera & Studio, Isaaci 

Nicolai Neveleti Cum notis eiusdem in eadem, Frankfurt: Hoffmann & Rosa.

Nilsson, Albert 1905. ”Schellings inflytande på Tegnér och Tegnérs samtid”, Samlaren 

26, s. 9–60.

Nilsson, Albert 1911. ”Tegnérs uppfattning om de klassiska studiernas bildningsvärde 

för skolan”, i Skrifter tillägnade Pehr Gustaf Eklund, Lund: Gleerup.

Nilsson, Albert 1913. Inledande avhandling, i Tegnér 1913.

Norberg, Elsa 1946. ”Diskussionen om den unge Tegnérs filosofiska åskådning”, i 

Studier tillägnade Anton Blanck den 29  december 1946, Skrifter utgivna av 

Svenska litteratursällskapet 30, Uppsala: Svenska litteratursällskapet.

Nordin, Svante 1987. Romantikens filosofi, Lund: Doxa.

Nordisk familjebok. Konversationslexikon och realencyklopedi 1904–1926, bd 1–38, 

andra uppl. (Uggleupplagan), Stockholm.

Nozik, Robert 1989. The examined life. Philosophical meditations, New York: Simon 

and Schuster.

Nyberg, H. S.  1966. Esaias Tegnér d.y. som språkman och bibelöversättare, Svenska 

Akademiens minnesteckningar, Stockholm.

Nyblaeus, Axel 1881. Den filosofiska forskningen i Sverige från slutet af adertonde år-

hundradet, del 2:1, Lund: Gleerups förlag.

Nyblaeus, Axel 1882. Esaias Tegnér, hans öfvertygelser i religiösa och filosofiska ämnen 

jämte en öfversikt af hans uppfostringslära, Lund: Gleerups förlag.

OLD, Oxford Latin Dictionary. Ed. P. G. W. Glare (1982 och senare), Oxford: 

Clarendon Press.

Olsson, Bror 1946. ”Tegnér som akademiker”, LUÅ, N. F., avd. 1, bd 42, s. 317–351.

Olsson, Henry 1931. ”Tegnérs tal vid jubelfesten 1817”, Edda 31, s. 328–350.

Ovidius 2015. Metamorfoser, tolkad och kommenterad av Ingvar Björkeson, inled-

ning av Anders Cullhed, Stockholm: Natur & Kultur.

Pagrot, Lennart 1962. ”Almqvist och den romantiska ironien”, Samlaren 83, s. 135–

175.

Palmborg, Nils 1946. ”Bidrag till en förteckning över Esaias Tegnérs bevarade manu-

script”, i Esaias Tegnér. Studier till hans person och verk. Minnesskrift utgiven av 

Lunds Universitet den 2 november 1946, Lund: Gleerups förlag.

Palmborg, Nils red. 1958. Esaias Tegnér sedd av sina samtida, en antologi utgiven av 

Tegnérsamfundet och redigerad av Nils Palmborg, Lund: Gleerups.

Pelikan, Jaroslav 1971. The Christian tradition. A history of the development of doctrine. 

1. The emergence of the Catholic tradition (100–600), Chicago: University of 

Chicago Press.



kvhaa konferenser 114278

Perry, B. E. 1940. ”The origin of the epimythium”, Transactions and Proceedings of the 

American Philological Association 71, s. 391–419.

Phaedrus 1667. Phædri Fabularum Æsopiarum Libri Qvinqve. Cum Annotationibus 

Joannis Schefferi Argentoratensis. Accedunt V. C. Francisci Guyeti Notæ. 

Nunquam antea publicatæ. Editio Secvnda Emendatior et Avctior, In qua nunc 

jungitur, Interpretatio Gallica cum Notis & Index Latinus uberrimus, utg. 

Johannes Schefferus, Uppsala: Henricus Curio.

Phaedrus 1962. Fabler, utg. & övers. Gerhard Bendz, Stockholm: Natur & Kultur.

Plutarch’s Lives. Themistocles and Camillus, Aristides and Cato Major, Cimon and 

Lucullus 1914, ed. Bernadotte Perrin, Loeb Classics, Cambridge: HUP.

Pontén, Frithjof 1954. Grekisk Läsebok för nybörjare, Stockholm: Almqvist & Wiksell.

Pope, Alexander 1752. The works of Alexander Pope Esq, vol. VII, First of his Letters, 

London: J. and P. Knapton.

Popper, Karl 1966. The open society and its enemies, vol II, London: Routledge & 

Kegan Paul.

Pousette, Carl (praes.) – Öhrström, Hans (resp.) 1790. Odam secundam Pindari 

olympiorum in latinum conversam. Uppsala (diss.).

PUF, Presses universitaires de France.

ReM, Runica et Mediaevalia.

Reuterdahl, Henrik (praes.) – Ahnfelt, Nils Otto (resp. I) & Lagerlöf, Anders Daniel 

(resp. II) 1817. Epigrammata Platonis, graece et svethice, Lund (diss.).

Reuterdahl, Henrik 1920. Ärkebiskop Henrik Reuterdahls memoarer, Lund: Gleerup.

Ricklefs, Jürgen 1927. ”Lessings Theorie vom Lachen und Weinen”, i Fritz Braun & 

Kurt Stegmann von Pritzwald Hrsg., Dankesgabe für Albert Leitzman, Jena: 

Fromansche Buchhandlung.

Ross, W. D. 1930. The right and the good, Oxford: Clarendon Press.

Rousseau, Jean Jacques 1865. Oeuvres complètes, tome troisième, Paris: Hachette.

Rudberg, Gunnar 1930. Esaias Tegnér. Humanisten och hellenen, Stockholm: 

Diakonistyrelsen.

Rudberg, Gunnar 1942. ”Randanteckningar till Tegnérs program och epilog 1820”, i 

Tegnérstudier tillägnade Algot Werin på 50-årsdagen den 19 oktober 1942, Lund: 

Gleerup, s. 157–168.

Rudberg, Gunnar 1946–1947. ”Johan Spongberg. Några anteckningar”, Lychnos, 

s. 213–245.

SAOB, Svenska Akademiens ordbok.

Sahlstedt, Abraham 1765. Samtal och fabler, till undervisning i latinska språket för 

barn, Stockholm: Kongl. Tryckeriet.

Santesson, Carl 1913. Tegnérs reflektionsdiktning 1801–1805, UUÅ, Uppsala.



bibliogr a fi 279

Scheibe, Siegfried 1966. ”Überlieferung”, i Christian Fürchtegott Gellert, Schriften 

zur Theorie und Geschichte der Fabel. Historisch-kritische Ausgabe, Hrsg. 

Siegfried Scheibe, Tübingen: Max Niemeyer, s. VIII–XVI.

Schiller, Friedrich 1904. Sämtliche Werke 11. Philosophische Schriften I, Hrsg. Oskar 

Walzel, Stuttgart & Berlin: Cottasche Buchhandlung.

Schlegel, Friedrich 1968. ”Rede über die Mythologie”, i Gespräch über die Poesie, mit 

einem Nachwort von Hans Eichner, Sammlung Metzler 70, Stuttgart, s. 311–

322.

Schlegel, Friedrich 1975. ”Athenäum-Fragment 116”, i Die deutsche Literatur in Text 

und Darstellung. Romantik I, Stuttgart: Reclam.

Schlegel, Friedrich 1988. Kritiska Fragment, Athenäums-fragment (båda i urval), i 

Texter i Poetik. Från Platon till Nietzsche, red. Per Erik Ljung & Anders 

Mortensen, Lund: Studentlitteratur s. 163–172.

Schnur, Harry C. 1978. Lateinische Fabeln des Mittelalters, Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Schwartz, Eugène 1903. Esaias Tegnérs ställning till vissa pedagogiska och vittra tids-

strömningar, Stockholm: Norstedt.

Schück, Henrik 1936. Svenska Akademiens historia III. Akademien 1809–1819: 

Rosensteins sista tid, Stockholm: Norstedt.

Schönbeck, Henrik 1927. Prelater. Ur prosten Henrik Schönbecks memoarer från 

1800-talets förra hälft, utg. H. Schönbeck, med förord av Nils Erdmann, 

Stockholm: Bonnier.

Segerstedt, Torgny T. 1937. Moral sense-skolan och dess inflytande på svensk filosofi, 

LUÅ, Lund: Gleerup.

Segerstedt, Torgny T. 1981. Nils von Rosenstein – samhällets människa, Stockholm: 

Norstedts.

Seneca 1928. Moral Essays I, ed. John W. Basore, Loeb Classics, Cambridge, 

Massachusetts: HUP.

Shackleton Bailey, David Roy ed. 1977. Cicero, Epistulae ad familiares, vol. 2, 

Cambridge classical texts and commentaries 17, Cambridge: CUP.

Silow, Alvar 1913. Tegnérs boklån i Lunds universitetsbibliotek. Bibliografiska anteck-

ningar i Tegnérforskningens tjänst, UUÅ:1, Uppsala.

Sjödin, Alfred 2018. ”Brev från de döda. Tegnérs mediekritiska heroid”, i Alfred 

Sjödin & Jimmie Svensson red., Efter Tegnér. Experiment med traditionen, 

Absalon 35, Lund, s. 21–43.

Sjödin, Alfred & Jimmie Svensson red. 2018. Efter Tegnér. Experiment med traditio-

nen, Absalon 35, Lund.



kvhaa konferenser 114280

Sjöström, Axel Gabriel (praes.) – [17 respondenter] 1821–1826. Anthologium epi-

grammatum græcorum, græce et svethice, 3 volymer, 17 delar, Åbo (diss).

Sparr, Martin 1995. ”Kants politiska idéer och deras betydelse för 1809 års män”, 

Statsvetenskaplig tidskrift 98:3, s. 330–345.

Stolpe, Jan 2015. Tegnér och Platon, Lund: Tegnérsamfundet.

Strand, Johnny 1984. Latin och grekiska i Tegnérs brev, Lund: Tegnérsamfundet.

Stålmark, Torkel u.å. ”Vilhelm Fredrik Palmblad, 1788–1852”, Svenskt översättarlexi-

kon, https://litteraturbanken.se/översättarlexikon/artiklar/Vilhelm_Fredrik_ 

Palmblad. Hämtad 5/ 2 2024.

Svanberg, Nils 1939. Tegnérstudier. Stildrag i lyriken till 1826, Stockholm: Geber.

Svensson, Christina 1987. Anders Lidbeck och 1700-talets estetik, Lund: Lund 

University Press.

Svensson, Christina 2003. ”Retorik – ett slags negativ poetik? Tegnérs utbildnings-

gång i retorik”, i Tegnér och retoriken, red. Louise Vinge 2003, s. 55–70.

Svensson, Christina 2020. ”En genre i förändring. Esaias Tegnérs tillfällesdiktning”, i 

Att dikta för livet, döden och evigheten. Tillfällesdiktning under tidigmodern tid, 

red. Arne Jönsson m.fl., Göteborg: Makadam förlag, s. 87–105.

Svensson, Christina 2023. ”Epilog vid magisterpromotionen 1820”, Kungl. 

Humanistiska Vetenskapssamfundet i Lund. Årsberättelse 2020–2021, Lund, 

s. 83–106.

Söderhjelm, Werner 1895. ”Axel Gabriel Sjöström och hans vittra värksamhet”, 

Förhandlingar och uppsatser 9, s. 55–180.

Tave, Stuart M. 1960. The amiable humorist. A study in the comic theory and criticism 

of the eighteenth and early nineteenth centuries, Chicago: Chicago University 

Press.

Taylor, C. C. W. 1976. Plato. Protagoras, translated with notes, Oxford: Clarendon.

Tegnér, Elof utg. 1882. Ur Esaias Tegnérs papper. Urval af samtida bref till Esaias 

Tegnér, Stockholm: Beijer.

Tengström, Emin 2014. Broar till antiken. Antikens inflytande på svenskt samhälls- 

och kulturliv 1780–1850, Acta Regiae Societatis scientiarum et litterarum 

Gothoburgensis, Humaniora 47, Göteborg.

Thomas ab Aquino 1888–1906. Summa Theologiae. Opera omnia 2, Hrsg. Roberto 

Busa, Stuttgart.

Tranér, Johan (praes.) – [6 respondenter] 1807–1810. Prima Iliadis homericæ rhapso-

dia Helvetice reddita I–VI, Uppsala (diss.).

Tranér, Johan (praes.) – [5 respondenter] 1833–1835. Juventus Eucharistica, poëma 

Tegnerianum, Latino carmine refictum I–V, Uppsala (diss.).



bibliogr a fi 281

Trigger, Bruce G. 1998. Sociocultural evolution. Calculation and contingency, Oxford: 

Blackwell.

”Twenne Fabler utur Esopus”. Nytt och Gammalt 8/2 1786, nr 3 & 4.

Ullén, Marian 1983. Medeltida träkyrkor I. Småland samt Ydre och Kinda härader i 

Östergötland, Sveriges kyrkor, vol. 192, Stockholm: Riksantikvarieämbetet.

Ullén, Marian 1996. ”Under kyrkans höga valv”, i Marian Ullén red., Under det höga 

valvet. En Tegnérbok. Sammanställd av Smålands Akademi, Stockholm: 

Norstedts, s. 91–102.

UUÅ, Uppsala universitets årsbok.

Vail, Curtis C. D. 1936. Lessings relation to the English language and literature, New 

York: Columbia University Press.

Vinge, Louise 1978. Morgonrodnadens stridsmän. Epokbildningen som motiv i svensk 

romantik 1807–1821, Lund: Gleerup.

Vinge, Louise 1991. ”Satiren och eftervärlden”, Tidskrift för litteraturvetenskap 20:3, 

s. 21–30.

Vinge, Louise red. 2003. Tegnér och retoriken, Lund & Åstorp: Tegnérsamfundet & 

Rhetor förlag.

Waldron, Jeremy 2006. ”Kant’s theory of the state”, i Pauline Kleingeld red., 

Rethinking Toward perpetual peace and other writings on politics, peace, and 

history, New Haven: Yale University Press.

Wallgren Hemlin, Barbro 2003. ”Sträng biskop visiterar. Tegnér talar i Agunnaryds 

kyrka 1830”, i Louise Vinge red. 2003, s. 175–206.

Wallgren Hemlin, Barbro 2007. ”Bland högvälvda tempel och bofälliga brädskjul. 

Biskop Tegnér lovprisar och klandrar”, i Karin Milles & Anna Vogel red., 

Språkets roll och räckvidd. Festskrift till Staffan Hellberg den 18 februari 2007, 

Stockholm Studies in Scandinavian Philology, New Series 42, Stockholm: 

Institutionen för nordiska språk, s. 264–275.

Wallgren Hemlin, Barbro 2022a. ”Att predika med ’upeldadt hjerta’ och ’helig nit’. 

En artikel om Johan Möllers Afhandling Om Et Rätt Prediko-sätt från 1779”, i 

Lisa Källström & Anders Sigrell red., Är man två har man alltid en publik. 

Festskrift till Lennart Hellspong, Studia Lundensia Rhetorica 7, Lund, s. 119–

137.

Wallgren Hemlin, Barbro 2022b. ”Utgivningen av Esaias Tegnérs kyrkliga tal – både 

textkritik och kulturhistoria”, i Annette Lassen, Krista Stinne Greve Rasmussen 

& Kirsten Vad red., Kildeudgivelse og tekstkritik i forskellige traditioner, bidrag 

til en konference afholdt af Nordisk Netværk for Editionsfilologer 8.–10. no-

vember 2019, Skrifter 14, Odense: Syddansk Universitetsforlag, s. 95–121.



kvhaa konferenser 114282

Wallgren Hemlin, Barbro 2023. ”Tegnér och folkskolan i Växjö stift”. Årsberättelse. 

Kungl. Humanistiska vetenskapssamfundet i Lund/Bulletin de la Société Royale 

des Lettres de Lund, Lund, s. 107–138.

Waquet, Françoise 1998. Le latin ou l’empire d’un signe. Paris: Albin Michel.

Weibull, Martin 1868. Lunds universitets historia I, Lund: Gleerup förlag.

Weibull, Martin & Elof Tegnér 1868. Lunds universitets historia 1668–1868, II, Lund: 

Gleerup.

Wexjö Dom-Kapitels Cirkulär-Bref från och med år 1788 till och med April år 1838, utg. 

S. G. Mellin, Wexjö: Joh. P. Lönnegren 1837 och 1838.

Werin, Algot 1934. Esaias Tegnér. Från Det eviga till Mjältsjukan, Lund.

Werin, Algot 1974, 1976. Tegnér 1782–1825, 1826–1846, Lund & Stockholm: Dictum.

Werners, Bernd 2012. ”Friedrich Schiller (1759–1805) und die Medizin. Der Mensch 

als innigste Mischung von Körper und Sehle”, Deutsches Ärzteblatt 2012 nr 18, 

s. 913–918.

Widengren, Geo 1944. ”Gnostikern Stagnelius”. Samlaren 25, s. 115–178.

Wieselgren, Peter 1929. ”Om academien i Lund. Bref till en förtrogen”, i Lunds aka-

demi på 1820-talet. Personskildringar i brevform, Lund, http://www.gamla-

lund.se/arsbocker/gamla_lund_1929.pdf.

Williams, Howard 1983. Kant’s political philosophy, Oxford: Blackwell.

Wistrand, Erik 1981. Tegnér och antiken, Lund: Tegnérsamfundet.

Witte, Bernd 1990. ”’Die Wahrheit, durch ein Bild, zu sagen’. Gellert als Fabeldichter”, 

i Bernd Witte Hrsg., ”Ein Lehrer der ganzen Nation”. Leben und Werk Christian 

Fürchtegott Gellerts, München: Fink, s. 30–50.

Wrangel, Ewert 1916. Tegnérs kärlekssaga. Den Myhrmanska kretsen och den första 

Tegnérska tiden på Rämen, Stockholm: Wahlström & Widstrand.

Wrangel, Ewert 1919. Oppositionstalarne. En skämtdikt av Tegnér med förspel och ef-

terspel skildrade av Evert Wrangel, Göteborg.

Wrangel, Ewert 1932. Tegnér i Lund I–II, Stockholm: Norstedt.

Wärendh, Ture P:son 1939. Tegnér och teologien. Idéhistorisk undersökning, Stock-

holm: Svenska kyrkans diakonistyrelses förlag (diss.).

Zillén, Erik 2020. Fabelbruk i svensk tidigmodernitet. En genrehistorisk studie, Göte-

borg & Stockholm: Makadam.

Åkesson, Elof 1974. ”Några fakta ur Matthaeus Fremlings liv”, Insikt och handling, 

s. 61–83.

”Åsnan och Kalkon-Tuppen. Fabel”. Lunds Wecko-Blad 11/6 1777, nr 24.

Oesterreich, Peter L. 2003. ”Ironie”. Romantik-Handbuch, Hrsg. Helmut Schanze, 

andra uppl., Stuttgart: Kröner, s. 352–366.

http://www.gamlalund.se/arsbocker/gamla_lund_1929.pdf


bibliogr a fi 283

Örneholm, Urban & Krister Östlund 2013. De linguis dissertationum academicarum 

Suecicarum annis 1600–1855 prelo mandatarum, Uppsala.

Östlund, Krister & Urban Örneholm 2000. ”Avhandlingsspråk vid Uppsala 

Universitet 1600–1855”, Lychnos 2000, s. 180–182.

Elektronisk utgåva

Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen de 1798, https://www.legifrance.

gouv.fr/contenu/menu/droit-national-en-vigueur/constitution/declaration-

des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789.

https://www.legifrance.gouv.fr/contenu/menu/droit-national-en-vigueur/constitution/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789




Medverkande

johanna akujärvi är docent i grekiska och den grekiska traditionen vid Lunds 

universitet. Hennes forskningsintressen gäller antikreceptionen, i synnerhet i 

Sverige; dels de antika texternas återbruk, särskilt vad gäller översättningar och 

deras bruk i exempelvis skolundervisningen, dels det grekiska språkets studium 

och användning i en svensk (ut)bildningskontext.

monika asztalos är professor em. i latin vid Universitetet i Oslo. Hon arbetar för 

närvarande med den romerske filosofen Boethius kommentarer till Aristoteles, 

men hennes forskningsintressen innefattar även romersk poesi.

martina björk är fil.dr i latin vid Lunds universitet och har disputerat på en av-

handling om Ovidius Heroides. Hennes forskningsintressen är klassisk poesi, 

mytologi och litteratur samt västerländsk kultur- och idéhistoria.

olle ferm, professor em. i historia, disputerade på avhandlingen Högadliga gods vid 

mitten av 1500-talet. Om ett annat intresse, humor, vittnar monografin 

Abboten, bonden och hölasset och artiklar i internationella antologier. Ett allt-

jämt pågående projekt är svenskars utlandsstudier; 2021 utkom Swedish stu-

dents at the University of Paris I–II.

hans helander är professor em. i latin i Uppsala. I sin forskning har han ägnat sig 

dels åt det klassiska latinets grammatik, syntax och semantik, dels åt den tidig-

moderna epokens litteratur. På det området har han gett ut skrifter av 

Swedenborg och publicerat en större studie av latinlitteraturen i Sverige under 

stormaktstiden. Andra arbeten är kommentaren till Johannes Magnus 

Goternas och svearnas historia och flera studier om vetenskaplig nomenklatur 

och terminologi, bland dem Latin och grekiska i naturvetenskaperna.



kvhaa konferenser 114286

sten hidal är professor em. i bibelvetenskap, särskilt hebreiska, vid Lunds universi-

tet. Han har även varit verksam som översättare vid Bibelkommissionen i 

Uppsala. Hans forskning är inriktad mot den bibliska receptionshistorien, sär-

skilt i fornkyrkan och under svenskt 1900-tal. Han är ordförande i 

Tegnérsamfundet och har gett ut två monografier om Tegnér.

henrik lagerlund är professor i filosofins historia vid Stockholms universitet. 

Han var tidigare professor och prefekt vid University of Western Ontario i 

London, Ontario, Kanada. Han forskar främst på medeltiden och renässansen 

men har också skrivit boken Den svenska filosofins historia. För närvarande skri-

ver han på en bok om filosofin i Norden från medeltiden till nutiden för Oxford 

University Press.

bo lindberg är professor em. i idé- och lärdomshistoria. Hans forskning har rört sig 

inom den universitetshistoriska sfären med studier av latinets användning, hu-

manioras öden samt de olika akademiska genrernas historia: föreläsningen, dis-

putationen, avhandlingen. Han intresserar sig också för begreppshistoria.

eva odelman är professor em. i latin vid Stockholms universitet. Hennes forskning 

har inriktats mot medeltidslatinet och innefattar lexikografiska och editions-

filologiska studier, ofta grundade på handskrifter från Sverige. Odelman har 

översatt flera av de latinska Tegnértexter som kommenteras i denna volym.

christina svensson är docent i litteraturvetenskap vid Göteborgs universitet. 

Hennes forskningsintressen har framför allt varit 1700- och det tidiga 1800-ta-

lets estetik och retorik, Esaias Tegnér och Carl Fredrik Hill, sjukdom och krea-

tivitet samt textkritik.

gunhild vidén är professor em. i latin vid Göteborgs universitet. I sin forskning har 

hon ägnat sig åt det klassiska och senantika latinet, bland annat kvinnofram-

ställningar, tidigkristen identitet och antikens förhållande till kropp och askes. 

Hennes senaste publikation är en utgåva av en fransk 1500-talsöversättning av 

Vergilius Aeneiden, resultatet av ett samarbete mellan två klassiska filologer och 

en romanist.

barbro wallgren Hemlin är docent och universitetslektor i svenska språket vid 

Göteborgs universitet. Hon är editionsfilolog och arbetar nu med den fjärde 

volymen av den textkritiska utgåvan Esaias Tegnérs kyrkliga tal. Hon undervi-

sar och forskar också om retorik och har bland annat skrivit om barns argu-

mentation och om modern och äldre homiletik.

erik zillén är docent och universitetslektor i litteraturvetenskap vid Lunds univer-

sitet. Han har framför allt forskat om det moderna genombrottet i svensk lit-

teratur – i synnerhet Gustaf Frödings författarskap – och på den aisopiska fabelns 

svenska och europeiska historia. Han är ledamot i Tegnérsamfundets styrelse.









Hösten 1799 skrev Esaias Tegnér (1782–1846) in sig vid Lunds uni-
versitet. I juni 1802 disputerade han vid den filosofiska fakulteten. Ett 
halvår senare blev han docent i estetik. Sin förmåga att skriva latin och 
behandla ämnen inom forngrekisk litteratur hade han också visat prov 
på, och 1810 utnämndes han till regius professor i grekiska. Två år senare 
blev han ordinarie professor i ämnet. Professuren var inrättad för honom. 
Man var angelägen att behålla honom vid akademien, där han blev kvar 
till 1824, då han utnämndes till biskop i Växjö.
 Boken uppmärksammar skrifter från Tegnérs tid som akademiker. De 
fördelar sig på tre genrer: latinska dissertationer, tal vid solenna tillfäl-
len och predikningar. Dissertationerna rör framför allt estetik och kanti-
ansk filosofi. De vände sig till specialister, medan de tryckta högtidstalen 
nådde en vidare krets. Predikningarna har att göra med hans tjänstgöring 
som präst, ett led i finansieringen av professuren i grekiska. De blev sedan 
en ofta praktiserad genre under tiden i Växjö.

ISBN 
ISSN 0348-1433

vitterhetsakademien.se 
vitterhetsakademien.bokorder.se


	Omslag, framsida
	Innehåll
	Inledning
	Akademisk karriär
	Tegnér, latinet och nyhumanismen
	Tegnérs latin
	Tegnér om skrattet och dess orsaker
	Tegnérs magisterfrågor
	Tegnér och den aisopiska fabeln
	Esaias Tegnérs filosofiska tänkande. De latinska skrifterna
	”Diverse påhitt och spetsfundigheter”. Tegnérs syn på gnosticismen i sitt sammanhang
	Universitetens översättningskvarn. 1800-talets dissertationsöversättningar och Tegnérs bidrag till en akademisk genre
	Tegnér om diktens och diktarens autonomi. De Platone, artem poëticam improbante 1820
	”Sjelf är jag visst ingen Latinare”. Tegnér och romersk litteratur
	Tegnér och skrattet. Några exempel från hans diktning
	Tegnér, en man av upplysningen
	Att för livstiden vara dömd att hålla tal för bönder. Esaias Tegnér som kyrklig talare
	Bibliografi
	Medverkande
	Omslag, baksida

